ن العلم برگیری مائر

## بحثاً عن الطمأنينة

\* حتى لو كُنّا نصبو إلى وضعٍ دنيويٍّ أفضل، فهو إنّما يتحقّق بأنْ نكون مع الإمام الحسين عليه السلام، لا مع يزيد.

يتوق الإنسان إلى السعادة والراحة، وكلّما نال درجةً منها طلب الدرجات الأعلى، فلا استقرارَ له حتى يبلغ مرتبة «التّفْس المطمئنّة». لكنّه يجهل أو يغفل عن أنّ امتلاك وسائل الراحة والرفاهية، أمرُّ آخر، وهو غير تحقق الراحة والرفاهية واطمئنان القلب: ﴿..أُلا بِنِكُ رِ ٱللّهِ تَطْمَينُ ٱلْقُلُوبُ ﴾. أي أنّ الوسيلة الوحيدة لاطمئنان القلب هي ذِكرُ الله عزّ وجلّ. لكنّنا نركن إلى الأسباب ونعتمد عليها، ونغفل عن مسبّب الأسباب.

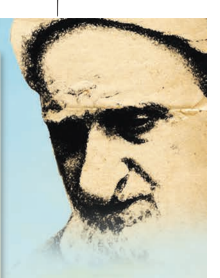
\* فَلْنَعلم بأنّ المشاهدات وحالات الطمأنينة التي يدّعيها العلماء والفضلاء في مراتب الشهود والمعرفة ليست وهماً، بل هي واقعية. وأمّا المحرومون من أمثالنا، فينبغي عليهم ألا يُنكروها.

## اليقين بالقرآن

\* عدمُ انتفاعنا من القرآن الكريم، مردُّه إلى ضعف يقيننا. يقول الله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرُ ءَ انَا شُيِّرَتَ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتَ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ ٱلْمَوْتِى .. ﴾، فهل الأمور التي تذكرها هذه الآية هي من باب فرض المحال، أم أنها تعلّمنا أنّ أهل القرآن بمقدورهم الإتيان بكل هذه الأعمال بواسطة كتاب الله تعالى؟ يقول الجاحظ (مع أنه كان ناصبياً) إنه قرأ إحدى خُطب أمير المؤمنين الإمام عليّ عليه السلام أربعين مرّة، وفي كلّ مرّة كان يتعلّم شيئاً جديداً. والقرآن كذلك (وهو الأصل)، كلّما تدبّرنا فيه تعلّمنا شيئاً جديداً لم نهتدِ إليه سابقاً.

## نحن والتحل..

♦ إنّ الاهتمام بالشّؤون الجسدية، قد هوتْ بنا إلى درجةٍ أدنى من درجة بعض الحيوانات. يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلغّلِ.. ﴾. الله تعالى هو العالم بالأعمال الخارقة التي يمارسها النّحل. وليس معلوماً إذا كنّا -نحن البشر- نستطيع إنجاز مثل هذه الأعمال؛ على الرغم من ادّعائنا بأننا أشرف المخلوقات.



من توجيهات شيخ الفقهاء العارفين الشّيخ بهجت ﷺ

بالحسين عليه السلام ﴿ تَطْمَإِنُّ ٱلْقُلُوبُ ﴾

هذه التوجيهات الأخلاقيّة لشيخ الفقهاء العارفين الشيخ بهجت المقدّس الشيخ بهجت رضوان الله عليه، مقتبسة من كتاب (حكايات وعبر من حياة العارف بالله الشيخ محمّد تقي بهجت)، لمعدّه السيد حيدر برهاني.