

#### العدد الثاني والعشرون، السنة الثانية، ربيع الأوّل ١٤٣٣ - شباط ٢٠١٢

المدير المسؤوك

خضر إبراهيم حيدر الإخراج الفنّي أحمد شقير - محمد كوراني الخطّاط على زينة

#### الإشتراك السنوى

داخل لبنان 60 ألف ليرة لبنانية بما فيه أجور البريد دول عربية وإسلامية. وأوروبا وأمريكا الشمالية تضاف أجور البريد

#### الأسعار

لبنان: ٥٠٠٠ ل.ل. - سوريا: ٢٠٠ ل.س. - العراق: ٤٠٠٠ دينار - مصر: ١٠ جنيه - السودان: ٢٠٠ جنيه المغرب: ٣٠ درهم - الجزائر: ٢٥ دينار - السعوديّة: ٢٠ ريال - تونس: ٣ دينار - اليمن: ٢٢٥ ريال - الأردن: ٢ دينار - الإمارات: ١٥ درهم - البحرين: ١،٥ دينار - قطر: ٢٠ ريال - الكويت: ١،٢٥ دينار - عمان: ١،١٥ ريال تضاف أجور البريد

#### العنوان

بيروت - الرويس - المركز الإسلامي 03/725246 - 01/544955 ص.ب: 25/5141 www.saraer.org/shaaer shaaer@saraer.org





|                        |                |                                                                         |              | محتويات العدد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|------------------------|----------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ن كوراني ٦             | الشيخ حسير     | بدايةُ المستقبل الواعد                                                  | بسملة:       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| . الحسيني ٨            | تحقيق: أحمد    | مكّة المكرّمة                                                           | څقيق:        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ئر» ۱۳                 | إعداد: «شعائ   | أعمال شهر ربيع الأوّل                                                   | مراقبات:     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ئر» ۱٦                 | إعداد: «شعائ   | البالغ في الرحمة أقصى غايتها                                            | أحسن الحديث: | ننخصا ثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| كز الإسلامي» 19        | من دروس «المرآ | سورة الأنبياء                                                           |              | Anna Marija (Anna Ma<br>2000 Anna (Anna Marija (Anna Mar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| رزق ۲۱                 | اعداد: صافي    | مناسبات شهر ربيع الأوّل                                                 | أيام الله:   | والقالميون والمالية و |
| ناصر ۲۶                | إعداد: محمد    | السجود                                                                  | وقال الرسول: | The state of the s |
| ئر» ه۲                 | إعداد: «شعائا  | أحكام السنة الخُمسيّة                                                   | حدود الله:   | مربود شو بهدا<br>- نشوی<br>- نشوی<br>- نشوی میداد از                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| حمّودي ٢٦              | اإعداد: مازن   | أستاذك علمك، والمعلّم واسطة                                             | يزكّيهم:     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| **                     |                | رسول الله، وخاتم النبيّين                                               | الملف:       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7.                     | إستهلال        | من أجلك أضعُ البطحاء، وأرفعُ السماء                                     |              | نهر بردی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| سيني فَاتِينَ ٢٩       | الإمام الخه    | النور الأوّل، نور محمّد وعليّ الشمالة المالية المالة الله النور الأوّل، |              | المرابع المرادس الجرب المرادس الجرب المرادس المجرب المرادس المجرب المرادس المردس المردس المردس المرادس المردس المرادس المردس المردس المردس المردس المردس المرد |
| الشيخ علي ٣٣           | إعداد: خليل    | بشائر الأنبياء السابقين بنبيّنا سَّالْكِلَة                             |              | 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ة التحرير ٣٦           | إعداد: أسر     | مولد سرّ الخلق وسيّد النبيّين صَّاعِلْقِكَ                              |              | جادة بيد الوريد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ب الغطاء فَاتَشَّ • \$ | آیة الله کاشف  | عِلَّةُ الإيجاد بين الناس كأحدِهم                                       |              | (٤) المراد (۱۳۰۳) (جرابة ء<br>المراب العقيبة (بوابة ء<br>الماب ستى رفية (روما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ئر» <b>٤٣</b>          | إعداد: «شعائ   | دعاء الحميد                                                             | لولا دعاؤكم: | وثائق:<br>بابُ الفراديس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ئر» <b>٤٤</b>          | إعداد: «شعائا  | مكرُمة لصاحب (كامل الزيارات)                                            | صاحب الأمر:  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

.. في كلمات الإمام الخميني فقي ......عدد: «شعائر» ٤٥

## محتويات العدد

| ٤٦  | ـ إعداد: خليل الشيخ علي    | الصلاة الفريضة                           | كتابا موقوتا:  |  |
|-----|----------------------------|------------------------------------------|----------------|--|
| ٤٧  | - إعداد: عبدالله النابلسي  | أحسن الذِّكر، تركُ المعصية               | يذكرون:        |  |
| ٤٨  |                            | آية الله اليزدي، عن الإمام الخامنئي      | حوارات:        |  |
| ٥٢  | - الشيخ محمد الريشهري      | العقل والجهل                             | فكرونظر:       |  |
| ٥٤  |                            | الإختلاف والإئتلاف                       |                |  |
| ٥٧  |                            | الشيخ الكليني                            | أعلام:         |  |
| ٦١٫ |                            | -<br>الحوار في الإسلام                   | كلمة سواء:     |  |
| ٦٢  |                            | أدب العلاقة بالمهديّ المنتظر على المنتطر | وصايا:         |  |
| ٦٤  |                            |                                          | مرابطة:        |  |
| ٦٦  |                            | بابُ الفراديس                            | وثائق:         |  |
|     | ,                          |                                          |                |  |
| ٦٧. |                            | الفهرس                                   | دوائر ثقافية:  |  |
| ٦٨  | ي إعداد: علي حمو د         | الثقافة الإسلامية: ما ينبغي، وما هو كائن | موقف:          |  |
| ٦٩  | - إعداد: «شعائر»           | «هذا حسَبُك فينا»                        | فرائد:         |  |
| ٧٠  | قراءة: سلام ياسين          | «مصباح الشريعة»                          | قراءة في كتاب: |  |
| ٧٢  | إعداد: «شعائر»             | تشييع الميت                              | السنن المجورة: |  |
| ٧٣  | ـ الشيخ عباس كوراني        | الوفاء بالوعد                            |                |  |
| ٧٤  | إعداد: «شعائر»             | الإيمان، والنفاق                         | مصطلحات:       |  |
| ٧٥  | ـ إعداد: عماد مرتضي        | الأصولية، والفيدرالية                    |                |  |
| ٧٦  | إعداد: جمال برّو           | حكم ولغة / تاريخ وبلدان / شعر            | <i>مفک</i> رة: |  |
| ٧٩  | ياسر حمادة                 | عربيّة / أجنبيّة / دوريات                | إصدارات:       |  |
|     |                            |                                          |                |  |
| ٨٢  | - الإمام الخميني قُلَّتُكُ | الغنيّ، هو المتّصل بالله تعالى           | أيها العزيز:   |  |



## العودة إلى الدِّين: بداية المستقبل الواعد

■ الشيخ حسين كوراني

﴿ وما أرسلناكَ إلّا رحمةً للعالَمين ﴾. قرآن كريم

لم تعرف البشرية العدل واكتمال العقل والأمن النفسي إلّا مع الأنبياء ومنهم. بعث الله تعالى الأنبياء «ليُثيروا دفائن العقول» وكان أوّل إنسان نبيّاً هو آدم في يحمل رسالة العقل والتعقّل في مواجهة الأهواء والغرائز التي هي إله من يصر على مسخ الإنسانية لصالح الحيوانية، وهي أيضاً إله الطواغيت والملإ والمترفين ﴿ أَرَءَيْتَ مَن اتَّخَذَ إِلَىهَ دُ، هَوَلَهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴾ الفرقان: ٤٣.

لكُلّ إنسان قابيلُه و هابيلُه، و آدميّته و إبليسيّته و الصّراع محتدمٌ مُتعاظم، إلى أن يُمسك العقل بتلابيب المسار فيتحقّق العدل في النفس الذي يشير إلى خصائص تحقيق العدالة في الأرض.

تلك هي طبيعة «الإختيار» في جوهرة الإنسانية الفريدة التي تأبى «التشيئة» و «التسليع». أرادها الله تعالى مسؤولة تمتلك حقّ تقرير المصير.

يبدأ العدُّ العكسي لعملية مسخ هذه الجوهرة من خلال «التَّعلَّقات» -بالأوهام والأشياء والسِّلَع - التي تودي الأهواء والغرائز بالإنسان في جهنَّمها والسَّعير، فإذا الجوهرة عبدٌ قنُّ للوهم والهباء والظلِّ الزائل، وإذا الغالب في دورة الحياة الدنيا مالُ ورأسمال، ومستكبرون ومستضعفون، وتسلَّطُ وتفرعُن، وثورة عليهما، وضحايا وجلّدون، وسيلُ الدِّماء العرم.

بوسع كلَ منّا أن يتصوّر مدى غَلبة الهوى على العقل في مسار البشريّة على وجه الأرض، من خلال التدبّر في غلبة هواه على تعقُّلِه في رحلته الفرديّة في ميادين الحياة.

من هنا كان التنكَّر البشري للهدى الإلهي الذي حمله أوّل إنسانٍ وأوّل نبيّ، هو العنوان الأبرز -حتّى الآن- في رحلة البشرية المعذّبة.

ومن هنا كان تواتر الأنبياء، وصولاً إلى خاتم الأنبياء الذي اكتملت به دورة الهدى الإلهي بنسخته المحمديَّة قرآناً وعترة: «كتاب الله وعترتي».

\* \*

مع الرسالة الخاتمة كانت بداية المستقبل الواعد لجميع الناس. هي ختم بمعنى اكتمال حاجة البشريَّة من القانون الإلهي، وهي بداية لمسار طويل ينتهي بتحقيق وعد الله تعالى ببلوغ البشريّة كمال الرُّشد، وغلبة العقل على الهوى ﴿. لِيَقُومَ

ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسَطِ .. ﴾ الحديد: ٢٥، ﴿. لِيُظْهِرَهُ, عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ عِنْ التوبة: ٣٣، وتتحقَّق كلُّ القِيَم الفاضلة التي عجزت البشِرية عن تحقيقها في أجواء غَلَبة الهوى على العقل.

لا ينفصل هذا المسار الطّويل عن المواكبة المعصومة من جوْر الهوى التي هي تجلّي العقل الأتمّ.

كما كان لكل نبي أوصياء يقودون مسيرة النبوة الماضية إلى أن يبلغ تطور التجربة البشرية مشارف نبوة لاحقة، كان للنبي الخاتم أوصياء بهم يستمر الهدى الإلهي بنسخته الخاتمة، وحيث لا نبي بعد رسول الله على كان لابد من استمرار نهج الأوصياء المؤتمنين على الرسالة وحسن اتباع الأجيال للرسول على، إلى يوم القيامة. «لا يزال الدين ظاهراً حتى تقوم السّاعة، ويكون عليهم اثنا عشر خليفة كلُهم من قريش».

ليستمرَّ حسن اتباع الأجيال لرسول الله على، ولا تَفَرَّق بالأمّة السُّبل، يجبُ على أهل كلّ زمان بيعة من يكون إمام زمانهم من هؤلاء الإثني عشر إماماً. «من مات ولم يعرف إمام زمانه، مات ميتة جاهليّة».

مفهوم «الأئمّة الإثنا عشر» إجماعي عند علماء الأمّة، ومثلُه مفهوم «بيعة إمام الزّمان»، ومفهوم «التّمسُك بالكتاب والعترة في كل عصر»، هو بدوره كذلك إجماعي. لا يكاد ينقضي العجب ممّن لا يُوقن بوحدة الأمّة الإسلامية الحقيقية عقيدةً وعلى مستوى النّظريّة.

عندما يكشف الغطاء عن زَيف «النَّواصب» و «البترو دولار» سنكتشف أننا جميعاً محمَّديّون وشيعة أهل البيت، نبحث عن «إمام الزّمان» منهم ومعهم لضمان سلامة «المحمّديّة البيضاء» وحُسْن الإسلام والتّوحيد.

\* \*

أبرز خصائص هذا العصر، عودة البشريّة إلى رسول الله على. إلى الدّين والرّشد وحكومة العقل.

سيكون المخاض عسيراً، إلا أنّ مستقبل البشرية مشْرق. لسنا في مرحلة «نهاية التاريخ» بل في «بداية المستقبل الواعد».

الوجه الآخر للحملات المسيئة إلى رسول الله على - بالكتابات والرسوم ومحاولات إحراق القرآن الكريم - أنَّ دوائر الإستكبار العالمي المُتصهْيِن ترصدُ انفتاحاً كونيّاً على الدَّين وتميّزاً في الحنين العالمي إلى خاتم النبيّين على.

كانت الثورة الإسلامية في إيران، وما تزال بداية نهاية الإستعمار والإحتلال، وكان زمن التحوّل التاريخي العظيم حربا «تمُوز» و «غزّة» كأبرز نصرين، وأنضج ثمرتين في شجرة تحقيق وعد الله تعالى بالحكومة العالميَّة الواحدة والعادلة.

قال أمير المؤمنين علي ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَ عَلَى الدُّنيا علينا بعد شماسها، عَطْفَ الضَّرُوسِ على وَلدها. وتلا عقيب ذلك: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَ عَلَى اللَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ فِ الْأَرْضِ وَنَجُعَلَهُمْ أَيِمَةً وَلَدها. وتلا عقيب ذلك: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَ عَلَى اللَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ فِ الْأَرْضِ وَنَجُعَلَهُمْ أَيِمَةً وَلَا عَلَي اللهِ القصيص: ٥».



## مكّة المكرّمة مركز الأرض، وأوّل بيتٍ وُضع للناس



مشهد عام لكّة المكرّمة، ويبدو «المسجد الحرام» في الوسط

\_\_\_\_\_ تحقيق: أحمد الحسيني

\* سُئل أمير المؤمنين ﴿ اَين مكّة من بكّة ؟ فقال: مكّة أكنافُ الحَرم، وبكّة مكان البيت. ثمّ سُئل: ولم سُمّيت مكّة ؟ قال: لأنّ الله تعالى مَكَ الأرض من تحتها، (أي دحاها). ثمّ سُئل: فلمَ سُمّيت بكّة ؟ قال: لأنّها أبكت عيون الجبّارين والمُذنبين. ونظيرُ ذلك جوابه ﴿ لَشَاميُّ سَأَلُهُ لِمَ سُمّيت مكّة أمّ القرى ؟ فقال ﴿ لَا لَا رَض دُحيت من تحتها.

\* يتناول هذا التحقيق: تاريخ مكّة وموقعها، وأبرز فضائلها والخصائص، مع التعريف بعدد من معالمها والمشاعر المقدّسة القريبة منها، وتحديد حدود الحرم الذي يُقابل الحلّ.

ورد اسمُ مكّة صريحاً في القرآن الكريم مرّة واحدة فقط (الفتح: ٢٤)، ولكنّها ذُكرت في أربع عشرة آية بأسماء وألقاب مختلفة، هي: «بكّة» (آل عمران:٩٦)، و«أمُّ القرى» (الأنعام: ٩٢؛ الشورى:٧) و«البلد» (إبراهيم:٣٥؛ البلد: ١ و٢؛ البقرة:٢٦) و«البلد الأمين» (التين:٣) و«البلدة» (النمل:٩١) و«الحرم» (القصص:٥٧؛ العنكبوت:٢٧) وكلمات من قبيل: «قريتك» (محمد:١٣)، «القريتين» (الزخرف:٣١)، «وادٍ غير ذي زرع» (إبراهيم:٣٧).

وقد اضطرب أهلُ اللّغة والمؤرّخون في شرح معنى كلمة «مكّة»، والتفريق بينها وبين «بكّة»، ورَدّهما إلى جذرَ بهما اللّغوي، وذهبوا في ذلك مذاهب شتّى، لا يخلو جلُها من التكلُف. كما انسحب هذا الإختلاف على حصر الأسماء التي تُعرف بها مكّة المكرّمة، ذلك أنّ أهميّة البلدة المباركة لدى القبائل العربيّة، حدَت بكلِّ منها لأن تُطلق عليها تسميةً -أو أكثر- خاصّة بها.

في رواية عن أبي عبد الله الصّادق الله: «موضعُ البيتِ بكّة، والقريةُ مكّة». وعن علّة تسميتها ببكّة، قال الله: « لبكاء الناس حولها وفيها».

وقد وردت في الروايات الشريفة وجوه أخر لسبب تسميتها به «مكّة» من قبيل: أنّها مشتقّة من مكّ الأرض أي مدّها وتوسعتها، أو أنّها مشتقّة من المكاء [الصفير] نسبة إلى صفير المشركين عند طوافهم حول البيت كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ صَلَا أَهُمُ مِعند الْبَيْتِ إِلّا مُصَكَآء وَتَصَدِية .. ﴾ الأنفال: ٣٠. أمّا «بكّة»، فقد رُوي أنّها اشتُقت من البك، وهو الإزدحام، لازدحام الناس إليها، وفيها. وفي رواية عن الإمام الصادق، أنّ من أسمائها «البساسة» وهأم رحم»، قال عليه : «.. والبساسة كانوا إذا ظلموا بها بسّتهم أي أخرجتهم وأهلكتهم، وأمّ رحم كانوا إذا لزموها رُحِموا».

هذا وقد أُحصى بعض المؤرِّخين ثلاثين إسماً لها، كما ورد ذكرها في المصادر اليونانيّة والرومانيّة القديمة، فذكرها بطليموس الإسكندري باسم «ماكورابا Macoraba».

#### الموقع والجغرافيا

تُعتبر شبه الجزيرة العربية أكبر شبه جزيرة في العالم، حيث تبلغ مساحتها نحواً من مليون ميل مربّع. وقد قسّمها الجغرافيّون العرب إلى ثماني مناطق: تهامة، الحجاز، نجد، العروض، اليمن، بادية العراق، بادية الجزيرة، وبادية الشام.

وتُعدُّ مكة المكرّمة أشهر مُدن الحجاز، بل من أشهر مُدن العالم قاطبة، وهي تقع في غرب شبه الجزيرة العربيّة، عند سفوح جبال السراة، في واد على شكل سهل منبسط، محاط بجبال ذات شعاب، تحيط بالوادي إحاطة كاملة. وقد أُغنت على مر الزمن عن بناء سور لحماية المدينة.

ترتفع عن سطح البحر بما يقارب ٣٠٠ متر، وتقع على ٧٥ كيلومتراً شرق البحر الأحمر، وفي منطقة جدباء، شديدة الحرارة، شحيحة المياه، ﴿.. بِوَادٍ غَيرِ ذِى زَرْجٍ .. ﴾ إبراهيم: ٣٧، ما خلا بئر زمزم الذي يُعدُّ مصدر المياه الطبيعيّ الوحيد في المدينة المقدّسة، ولعلّ هذا ما يُفسّر فضيلة مهمّة «السّقاية» للحجّاج وللقوافل المارّة شمالاً نحو الشّام وجنوباً نحو اليمن.

ولمكّة المكرّمة ثلاثة مداخل رئيسة: الشبيكة، والمعلّاة -تُعرف أيضاً باسم الحُجُون- وهي المنطقة التي ترتفع عن مستوى أرض المسجد الحرام، والمسفّلة وهي ما كان أسفله.

#### تاریخ مکّة

النشأة: درجت معظم المصادر على التأريخ لمكة المكرّمة بدءاً من عهد نبيّ الله إبراهيم عليه (القرن التاسع عشر قبل الميلاد)، في قصّة الخروج بأهله من الشام إلى الحجاز، وإسكانه زوجته هاجر



موضع البيت الذي وُلد فيه رسول الله ١٠٠٠، وقد أقيم مكانه مكتبة مكة

وابنه إسماعيل في وادٍ غير ذي زرع، ورجوعه من ثمّ إليهما، ليَجد الموضع وقد أصبح مأهولاً وعامراً، بعد تفجّر عين زمزم بمعجزة إلهيّة، ونزوح قبيلة «جُرهم» -وهم حيّ من اليمن- واستيطانها على مقربةٍ منها.

يعتمد هذا السرد بشكل رئيس على ما ورد في القرآن الكريم، في سور «البقرة»، و«إبراهيم» و«الحج» وغيرها، من سيرة خليل الرّحمن، وصولاً إلى رفعه وابنه إسماعيل عليها القواعد من البيت، وسؤاله الله تعالى أن يُريهما مناسكهما، فكان الأذان والحجّ الإبراهيميّين.

لكنّ لنا من الروايات ما يؤكّد أنّ مكّة هي أوّل بقعة مُصِّرت على وجه الأرض، فهي البقعة التي هبط فيها النبي آدم عند نزوله من الجنّة، وبنى فيها البيت، وصلّى إليه وطاف حوله. وبقي الموضع مأهولاً ببنيه بعد وفاته، حتى دبّ الفساد في ما بينهم فتفرّقوا في البلدان. وفي الرّوايات ما يشير إلى أنّ مكّة كانت مأهولةً حتى زمن طوفان نوح عليه، فلحق بها الخراب بعده، إلّا البيت، إذ عصمَه الله تعالى من الماء.

دافع العلّامة السيّد محمد حسين الطباطبائي قدّس سرّه في (تفسير الميزان: ج ٢، ص ٢٩٠) عن الرأي القائل بقِدم مكّة المكرّمة، معتبراً أنْ لا مُوجب لطرح الأخبار القائلة به، وإن كانت أخبار آحاد، لأنّها ليست معدومة النظير في سائر أبواب المعارف الدينيّة. وممّا يرجّح هذا الرأي، قولُه تعالى على لسان إبراهيم عليه: ﴿وَرَبَّنَا إِنّ أَسْكُنتُ مِن ذُرّيّتِي بِوَادٍ غَيرٌ ذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْنِكَ ٱلمُحَرَّمُ .. ﴾ إبراهيم: ٣٧، أي أنَّ البيت كان قائماً قبل ذلك، ثمّ درس.

المرجِّح الثاني: ما ورد في خطبة القاصعة في (نهج البلاغة). قال أمير المؤمنين عليه: «ألا ترونَ أنّ الله سبحانه اختبر الأوّلين من لدن آدم صلوات الله عليه إلى الآخرين من هذا العالم بأحجارٍ لا تضرّ ولا تنفع، ولا تُبصر ولا تسمع، فجعلها بيتَه الحرام الذي جعله للنّاس قياماً»، وفيه صراحةً أنّ البيت وُضِع من لَدُن آدم عليه.

عموماً، بقيت قبيلة «جرهم» في مكّة، وكانت لها سدانة البيت وحجابته، حتى نهاية القرن الثالث الميلادي، عندما استطاعت قبيلة «خُزاعة» السيطرة عليها وتولّي أمرها مدّة ثلاثمائة سنة، وكان سيّدها عمرو بن لَحيّ أوّل من سنَّ عبادة الأوثان، وحرّف ديانة إبراهيم عليها.

إنتقل أمر مكّة بعد ذلك من «خزاعة» إلى «قريش» تحت إمرة «قَصِيّ بن كلاب»، الجدّ الرّابع لرسول الله على، ومن بعده تولّى ابنه «عبد مناف» مهام القيادة والسقاية، والرّفادة [سقاية الحاجّ وضيافتهم]، ومن بعده إبنه «هاشم»، ومن ثمّ «عبد المطّلب» الذي أعاد حفر بئر زمزم بعد أن كانت معطّلة. وفي أيّام عبد المطّلب عرج «أبرهة الأشرم» بجيشه يريد هدم الكعبة، في واقعة «أصحاب الفيل» المعروفة، وفي تلك السنة كانت و لادة الرّسول الأعظم على.

مكة قبل الإسلام: في بداية القرن السادس الميلادي (مولد الرسول على و تجاري مستقل، و ٥٧٥ م)، كانت مكة مدينة ذات كيان مالي و تجاري مستقل، ومركز ديني مرموق بفضل الكعبة المعظّمة التي كانت محط أنظار الحجّاج الذين يؤمّونها من مختلف البلدان لزيارة البيت الحرام. أمّا سياسيّا، فقد ساهم موقع مكّة في منحها «شبه استقلال سياسي»، كوْنها وشبه الجزيرة العربيّة عموماً تقع على خط تماس ما بين الأمبراطوريّتين الفارسيّة والبيزنطيّة، واللّتين تحالف كلّ منهما مع فريق من أعراب شبه الجزيرة، وعمِلا بموجب قاعدة: «دفعُ شرّ العرب بالعرب».

إجتماعيًا، كانت مكّة ذات نظام قبلي، تسودها العصبيّة والتناحر، وتفشو فيها المآثم من قتل الأولاد ووَأْد البنات، وشيوع الزنا والتعامل بالربا وغير ذلك ممّا يستحقّ إسم الجاهلية، ناهيك عن عبادة الأصنام التي كانت ستاراً للرّذائل والموبقات.

في عهد النبوّة: هي منطلق الدعوة النبويّة الشريفة، في مرحلَتيها السرّيّة (ثلاث سنوات) والعلنيّة (عشر سنوات)، قاسى خلالهما رسول الله على والمسلمون من بعد أشد أنواع الإضطهاد والعذاب الذي بلغ مرحلةً متقدّمة مع محاصرة المسلمين في «شعب أبي طالب»، واضطرار العشرات منهم إلى الهجرة إلى الحبشة، وقتل آخرين، ليبلغ ذروته مع محاولة قتل رسول الله على، في العشيّة التي «نَبَتْ» به مكّة، فهاجر منها إلى المدينة المنورة. لا شكّ أن بعثة الرسول على كان لها أكبر الأثر في تغيير جميع مناحي الحياة في مكّة المكرّمة. فعلى المستوى العقائدي كانت مناحي الحياة في مكّة المكرّمة. فعلى المستوى العقائدي كانت الدعوة إلى التوحيد، ونبذ الشرّك وعبادة الأوثان، وعلى المستوى الإجتماعي، تعرّف أهل مكّة مع الدعوة النبويّة إلى مفهوم العدالة والمساواة بين بني البشر، وقد تلمّس وجوه قريش خطر العدالة والمساواة بين بني البشر، وقد تلمّس وجوه قريش خطر



خريطة توضح موضع المشاعر المقدّسة، ويبدو موضع «المسجد الحرام» داخل الإطار الأحمر

هذين العنوانين على نفوذهم وعلى مصالحهم الإقتصادية، المتأتية من تحويل مكّة إلى محبّة لِعَبَدَة الأوثان، فحاربوا النبيّ الأكرم بشقي الوسائل، وبعد هجرته حوّلوها إلى بؤرة للتآمر -مع اليهود وغيرهم على المسلمين، ومنطلَقاً للحملات العسكريّة ضدّ الخاضرة النبويّة في المدينة المنوّرة، حتى جاء نصرُ الله تعالى لنبيّه الحاضرة النبويّة في المدينة المنوّرة، حتى جاء نصرُ الله تعالى لنبيّه وحطّم الأصنام التي فيها، وجاءه المشركون -وعلى رأسهم أبو سفيان يعتذرون إليه، فعفا وصفحَ عنهم، فسُمّوا بـ «الطُّلُقَاء»، إشارةً إلى قوله على هم: «إذهبوا فأنتم الطّلقاء»، واشتُهر أبناؤهم من بعدهم بـ «أبناء الطلقاء».

#### فضل مكّة وخصائصها

أَبِرزُ فضائل مكّة المكرّمة أنّها حرمُ الله وأمنُه. قال الله تعالى: ﴿..أُولَمْ نُمَكِن لَكُهُ مُ حَرَمًا ءَامِنَا يُجْبَى ٓ إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ..﴾ القصص:٥٧.

وعن رسول الله على: «إن مكة بلدٌ عظمه الله وعظم حرمته ".."»، ومن حرمتها أن كلّ داخل إليها آمن. سئل الامام الصادق على: ﴿ فِيهِ ءَاينَتُ مُقَامُ إِبْرَهِيمَ وَمَن دَخَلَهُۥ كَانَ عَن قوله تعالى: ﴿ فِيهِ ءَاينَتُ مُقَامُ إِبْرَهِيمَ وَمَن دَخَلَهُۥ كَانَ ءَلِمَا العبد في غير الحرم على: ﴿ إِذَا أَحدث العبد في غير الحرم جناية ثمّ فرَّ إلى الحرم، لم يسع لأحدٍ أنْ يأخذه في الحرم ".."». وعنه على: «.. ومَن دخله من الوحش والطير كان آمناً من أن يُهاج أو يؤدى، حتى يخرج من الحرم».

ولأجل حرمتها، حرّم الله تعالى فيها نقض الأمن والقتال ابتداءً: ﴿..وَلا نُقَنِلُوهُمْ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ حَقَىٰ يُقَنِلُوكُمْ فِيهِ.. ﴿ البقرة:١٩١. وعن رسول الله عَلَى الله حرّم مكّة يوم خلق السماوات والأرض، وهي حرامٌ إلى أن تقوم الساعة، لم تحلّ لأحد قبلي، ولا تحلّ لأحد بعدي، ولم تحلّ لي إلّا ساعة من نهار». وعن أمير المؤمنين عَلَيْ: «لا تخرجوا بالسيوف إلى الحرم».

هذا، ويستفاد من النصوص أنّ الحرمة تنسحب على كلّ ما فيها: فيحرم فيها الصيد ونزع الشجر، وذبح الصيد وتملّك اللّقطة، مع الإشارة إلى أنّ هذه عناوين عامّة، والأحكام الفقهيّة تبيّن حدود كلّ منها، ففي ما خصّ نزع الشجر -مثلاً - ورد عن الامام الصادق عليه: «..إلّا ما أنبتّه أنت وغرسته».

ومن خصائص مكّة، حرمةُ دخول المشرك إليها، لقوله تعالى: ﴿.. إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسُ فَلَا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمَ هَلَذَا.. ﴾ التوبة: ٢٨. وعن الإمام الصادق الله في قوله تعالى: ﴿.. طَهِرا بَيْتِي لِلطَّآبِفِينَ وَالْقَكِفِينَ وَالرُّكَعِ السُّجُودِ ﴾ البقرة: ١٢٥: «يعنى نُحِّى عن المشركين».

ومن خصائصها أيضاً، أنّ كلَّ ظلم فيها بمثابة الإلحاد، قال تعالى: ﴿..وَمَن يُكِرِدُ فِيهِ بِإِلْكَارِ بِظُلْمِ نُنَافَةُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ الحج: ٢٥. رُوي عن رسول الله ﷺ: «احتكارُ الطعام بمكّة إلحاد»، وعن الإمام الصادق ﷺ في تفسير الآية: «كلُّ ظلمٍ إلحاد، وضربُ الخادم في غير ذنبٍ من ذلك الإلحاد».



رسم قديم للمشعر الحرام «مزدلفة»

\* وإلى ذلك، يُكره الإقامة فيها أكثر من سنة، ويُكرهُ رفعُ البناء أعلى من الكعبة المعظَّمة، ويُكره مطالبة الغريم، بدَين أو نحوه. في المقابل، تُستحبُّ فيها كثرة الصلاة والصيام. ففي الحديث عن أمير المؤمنين على أنّ «الصلاة في الحرمين تعدل ألف صلاة»، وعن الإمام السجّاد على: «مَن صلّى بمكّة سبعين ركعة فقرأ في كلّ ركعة به (قل هو الله أحد) و(إنّا أنزلناه) وآية السخرة (الأعراف: ٤٥ -٥٦) وآية الكرسي لم يمت إلّا شهيداً، والطّاعم بمكّة كالصائم في ما سواها، وصيام يوم بمكّة يعدل صيام سنة في ما سواها، والماشي بمكّة في عبادة الله عزّ وجلّ».

كذلك يُستحبُّ فيها الإنفاق وختم القرآن الكريم. عن الإمام السجّاد الله : «مَن ختم القرآن بمكّة لم يَمُت حتى يرى رسول الله عليه ، ويرى منزله في الجنة». وعن الإمام الصادق الله والدرهم فيها بمائة ألف درهم».

#### المواضع والمناطق

ترجع قداسة مكّة المكرّمة -أوّلاً- إلى كونها تحتضن الكعبة المقدّسة، بيتَ الله الحرام، وقبلةَ الموحّدين، وأوّلَ بيتٍ وُضِع للنّاس، بإزاء البيت المعمور الذي وُضِع لأهل السماء، كما في الرّوايات، وفي تفسير قوله تعالى: ﴿ وَٱلْبَيْتِ ٱلْمَعْمُورِ ﴾: الطور: ٤.

يرجع بناء الكعبة إلى عهد النبيِّ آدم ﷺ، ثمّ جدّد بناءها النبيُّ إبراهيم ﷺ -كما تقدّم- وتمّ تطهيرها من الأصنام سنة ٨ للهجرة على يد رسول الله ﷺ، وأمير المؤمنين الإمام عليّ ﷺ، «وليد الكعبة»، كما هو مثبتٌ في مصادر المسلمين.

\* في العام ٦٤ للهجرة رمى الحصين بن النمير -قائد عسكر يزيد بن معاوية - الكعبة بالمنجنيق أثناء حربه مع ابن الزبير، فتطايرت النار وأحرقت أجزاء منها. وقد تكرّرت هذه الجريمة سنة ٧٧ على يد الحجّاج الثقفي. وفي سنة ٣١٧ للهجرة نهب «القرامطة» الحجر الأسود من الكعبة، ورُدّ إليها سنة ٣٢٩. [سوف يُخصّص تحقيق مستقل عن «الكعبة المعظّمة» في عدد لاحق]



صورة قديمة لوادي «منّى»

ومن معالم مكّة: جبل النور وغار «حراء» حيث هبط الوحي على رسول الله عليه.

ومنها أيضاً، مقبرة المعلّى: وفيها أضرحة عبد المطّلب جدّ رسول الله، وأبي طالب عمّه، وأمّ المؤمنين خديجة، وقد هُدمت قبورهم عليه الأراضي المقدّسة في الحجاز.

ومن جملة الأماكن التي عمد بنو سعود على هدمها أو تزييف حقيقتها، البيت الذي وُلد فيه رسول الله على، وهو المعروف ابتداءً بـ«دار ابن يوسف»، ثمّ عُرف في العصور اللاحقة بـ«مولد النبيّ»، وفي جواره من حيث الأهميّة «مولد فاطمة»، أي البيت الذي وُلدت فيه فاطمة الزهراء هي كما ذكر إبن اسحاق المكي في كتابه (أخبار مكّة). وبقي «مولد النبي» موضع احتفاء كبير للمسلمين مِن مقيمين ومجاورين وحجّاج منذ القرون الأولى للهجرة. ويتحدّث ابن جبير في (رحلته) عن زيارته لمكّة في العام للهجرة. ويتحدّث ابن جبير في (رحلته) عن زيارته لمكّة في العام

٥٧٨ للهجرة، في الفصل المعنون «ذكرُ بعض مشاهدها المعظّمة وآثارها المقدّسة»، يتحدّث عن مشاهدته هناك لـ «مولد النبي»، حيث «بُني مسجد لم يرَ أحفلَ بناءً منه»، موضحاً أنَّ المسلمين كانوا يحرصون على زيارته يوم الإثنين من شهر ربيع الأوّل، وهو «يوم مشهود بمكة دائماً».

يقول الباحث الدكتور محمّد الأرناؤوط: «وقد بقى هذا البيت الشريف يحظى بالرعاية، حتى نهاية المملكة الهاشميّة في الحجاز، حيث لحق به ما لحق بعض مشاهد وآثار مكّة من هدم في ١٩٢٦م. وقد ألهم الله تعالى الشيخ عباس قطّان، أمين العاصمة المقدِّسة في عهد الدولة السعوديّة، بأن استأذن الملك عبد العزيز بن سعود لإعادة بناء هذا البيت من جديد بعد أن أصبح خربة مهجورة، ليصبح مقرّاً لمكتبة المدينة التي افتُتحت في ١٩٣٢م. وقد ذكر لى الصديق الدكتور أبو بكر باقادر خلال زيارتي إلى مكَّة في ٢٠٠٢م، أنَّ الكثير من الحجَّاج والزَّوار كانوا يتظاهرون بزيارة المكتبة ومطالعة الكتب فيها للتواصل الروحي مع المكان الذي وُلد فيه الرسول».

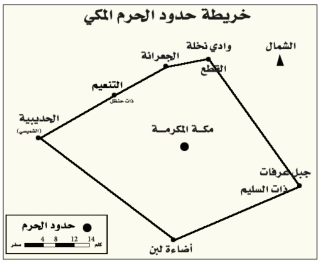
#### ومن المواضع والمشاعر المقدّسة في مكّة نذكر:

١- عرفات (عرفة): تقع على بُعد ٢١ كيلومتراً جنوب شرق مدينة مكّة، وهي عبارة عن ميدان واسع أرضه مستوية يقرب طوله من ميلين وعرضه كذلك. يقصدها الحجيج في اليوم التاسع من ذي الحجّة لأداء الواجب الأوّل من واجبات حجّ التمتّع بعد الإحرام من مكّة المكرّمة. وجاء في الحديث الشريف:

 ٢- مزدلفة: وهي على فرسخ من «مِنَى» ولها إسمان آخران: «جَمْع»، و «المشعر الحرام» وفيها يلتقط الحجّاج -عادةً- «جَمرات الرَّمي»، وهي حصيّات يرمي بها الحاج الجمراتِ الكبرى والوسطى والصغرى.

 ٣- وادي محسِّر (على وزن معلِّم): هو واد بين المُزدلفة ومنى، وفي هذا الوادي أهلك اللهُ تعالى «أصحاب الفيل» ﴿ فَعَلَهُمْ كُعَمْفٍ مَّأْكُولِ ﴾ الفيل: ٥، ويمرّ الحاج في هذا الوادي وهو يحمل الحصيّ التي جمعها في المزدلفة.

٤- مِنى (بكسر الميم وفتح النّون): يقصده الحجيج في اليوم العاشر من ذي الحجّة، وفيه رمى الجمرة وذبح الهَدْي والتقصير. قيل إنه سُمّى بذلك لأن آدم السُّا عَني فيه الجنّة، وقيل: لما يُمني، أي يُراق به من دماء الأضاحي. قال في (معجم البلدان): إنَّها بُليدَة على فرسخ من مكّة، طولها ميلان، تعمر أيّام الموسم فقط، وفيها الجمرات الثلاث.



حدود الحرم المكّي المقدّس (خريطة تقريبيّة)

حدودُ الحَرَم

تقدّم أنَّ مكة هي حرمُ الله تعالى، وتترتُّب على ذلك جملة آداب وأحكام، وهنا يُطرح السؤال عن الحدود الجغرافيّة لهذا الحَرَم، أي مِن أين يبدأ المسلم بمراعاة هذه الآداب والإلتزام بتلك

رُوي عن الإمام الباقر الله : «حَرَّمَ الله حرمَه بريداً في بريد أن يختلي خلاه [جزُّ الرَّطب من النبات] ويعضد شجره إلَّا شجرة الإذخِر [نبات عريض الأوراق طيب الرائحة]، أو يصاد طيرًه ".."».

وعن الإمام الكاظم الله: «مَن كان مِن مكّة على مسيرة عشرة أميال، لم يدخلها إلّا بإحرام».

\* فائدة حول حدود الحرم: حدّدت حدود الحرم في الروايات وأقوال العلماء بأنَّها بريدٌ في بريد. والبريد أربعة فراسخ شرعيّة، فتكون المساحة التقريبيّة للحرم ستة عشر فرسخاً مربّعاً. وهذه المساحة التي تزيد على مكّة بقليل، لها أحكام خاصّة باعتبارها الحرم الإلهي الآمن. والأقوال متفاوتة بشأن حدود الحرم في كلّ طرف من أطراف مدينة مكّة، أشهرها وأرضاها يبيِّن حدود الحرم بما يلي: من طريق المدينة: على ثلاثة أميال دون التنعيم. ومن طريق اليمن: طرف أضاءة لبن في ثنية لبن، على سبعة أميال. ومن طريق جدّة: منقطع الأعشاش، على عشرة أميال. ومن طريق الطائف: على طريق عرفة من بطن نمرة، على أحد عشر ميلاً. ومن طريق العراق: على ثنية خلّ بجبل المقطع، على سبعة أميال. ومن طريق الجعرانة: في شعب آل عبد الله بن خالد، على تسعة أميال. ومن المؤكّد أنَّ هذه المسافات تقريبيّة.

ويجب عند الدخول إلى منطقة الحرم -يُقابلها الحلّ- الإحرام، ويُستحبُّ الغسل قبل الدّخول إلى مكّة، وأن يدخلهَا من أعلاها، ويكون على سكينة ووقار. ويُستحبّ عند الخروج منها التصدّق، وأن يخرج من المنطقة التي تقع أسفل الحرم المقدّس.

. 1

من لوازم الإيمان اليقظة وعلامتها المراقبة، وهي «قرار بالتزام قانون الله تعالى: الشرعة والمنهاج» تعالى: اليقين به تعالى، وحبّه سبحانه.

في المناجاة الشعبانية: «وأن تجعلني ممّن يُديم ذكرك، ولا ينقض عهدك، ولا يغفل عن شكرك، ولا يستخف بأمرك. إلهي وألحقني بنور عزتك الأبهج، فأكون لك عارفاً، وعن سواك منحرفاً، ومنك خائفاً مراقباً، يا ذا الجلال والإكرام».

وأبرز كتب المراقبات: كتاب «إقبال الأعمال» لسيِّد العلماء المراقبين، السيّد إبن طاوس، و«المراقبات» للفقيه الكبير الشيخ الملكي التبريزي، وفي هديهما: هذا الباب (مراقبات).

## مراقبات شهر ربيع الأوّل مولد سيّد النبيّين صلّى الله عليه وآله

\_\_\_ إعداد: «شعائر» -

شهرُ ربيع الأوّل: الشهر الثالث من أشهر السنة الهجريّة، يلي صفراً ويسبق شهر ربيع الآخر. قيل إنّ العرب تذكر جميع الشهور مجرّدة ما خلا شهر رمضان والرّبيعين.

ياليوم السابع عشر من هذا الشهر، من عام الفيل، كانت ولادة رسول الله على وفي مثله من سنة ٨٣ للهجرة وُلد الإمام جعفر الصادق هي وفي الثامن منه سنة ٢٦٠ للهجرة كانت شهادة الإمام الحسن العسكري في الثامن منه الصغرى وعهد إمامة صاحب العصر والزمان عجّل الله تعالى فرجه الشريف.

الشيخ المفيد: وفي السابع عشر منه [شهر ربيع الأوّل] مولدُ سيّدنا رسول الله عَلَيْكُ عند طلوع الفجر من يوم الجمعة في عام الفيل، وهو يوم شريف، عظيم البركة، ولم يزل الصالحون من آل محمّد عليهم السلام على قديم الأوقات يُعظّمونه ويعرفون حقّه، ويرعون حُرمتَه، ويتطوّعون بصيامه.

إقبال الأعمال: إنَّ تعظيم كلّ زمان ينبغي أن يكون على قدر ما جُعل فيه من الفوائد والإحسان، والمسلمون مُطبقون ومتّفقون على أنَّ محمّداً مَاللَيْكُ أعظمُ مولود، بل أعظمُ موجود من البشر في الدنيا، وأرفع وأنفع مِن كلّ مَن انتُفِع من الخلائق بفعاله ومقاله، فينبغي أن يكون تعظيمُ يوم ولادته على قدر شرف نبوّته ومنفعته وفائدته.

وقد وجدتُ النصارى وجماعةً من المسلمين يُعظّمون مولد عيسى الشيرة تعظيماً لا يعظّمون فيه أحداً من العالمين، وتعجّبت كيف قنع مَن يعظّم ذلك المولد من أهل الإسلام، كيف يقنعون أن يكون مولد نبيتهم الذي هو أعظم من كلّ نبيّ دون مولد واحدٍ من الأنبياء. إنّ هذا خلاف صواب الآراء ".." فالله الله أيّها العارف بالصواب، المحافظ على الآداب، المراقب لمالك يوم الحساب، أن يكون يوم مولد خاتم الأنبياء عندك دون مولد أحد أبداً في دار الفناء. وكُن ذلك اليوم عارفاً ومعترفاً بفضل الله جلّ جلاله عليك وعلى سائر عباده وبلاده بالنعمة العظيمة بإنشاء هذا المولود المقدّس وتعظيم ميلاده، وتقرّب إلى الله جلّ جلاله بالصدقات المبرورة وصلوات الشكر المذكورة، والتهاني في ما بين أهل الاسلام، وإظهار فضل هذا اليوم على الأيام، حتى تعرفه قلوبُ الأطفال والنساء، ويصير طبيعةً لها، نافعةً ورافعةً في دار الإبتلاء، ودار دوام البقاء. وفي هذا اليوم الشريف أيضاً في سنة ثلاث وثمانين ولد الإمام جعفر الصادق عليه فزاده فضلاً وشر فاً.

### أعمالٌ يوم المولد

الأول: الغسل.

الثاني: الصَّوم، وله فضلٌ كثير، ورُوي أنَّ مَن صامه كُتب له صيام سنة. وهذا اليوم هو أحد الأيام الأَربعة التي خُصّت بالصيام من بين أيّام السّنة.

الثالث: يُستحبّ فيه الصدقة والإهتمام بزيارة المشاهد، والتطوّع بالخيرات وإدخال المسرّة على أهل الإيمان.

الرابع: زيارة النبي مَا الله عن قُرب أو عن بُعد.

الخامس: زيارة أمير المؤمنين عليه بما زاره به الصادق عليه وعلّمه محمد بن مسلم من ألفاظ الزيارة: روى الشهيد الأوّل والشيخ المفيد والسيد ابن طاوس أنَّ الإمام الصادق عليه زار أمير المؤمنين صلوات الله عليه في اليوم السابع عشر من ربيع الأوّل بهذه الزيارة، وعلّمها الثقة الجليل محمد بن مسلم الثقفي، فقال: «إذا أتيت مشهد أمير المؤمنين واستعمل للزيارة، والبس أنظف ثيابك، وسر وعليك واستعمل شيئاً من الطّيب، وسر وعليك السكينة والوقار، فاذا وصلت إلى باب السّالام [أي

بُّاب الحرم الطاهر] فاستقبل القبلة وقُل: أللهُ أكبر ثلاث مرّات، ثمّ قُل: السَّلامُ على رَسُولِ اللهِ، السَّلامُ على خِيرَةِ اللهِ، السَّلامُ على البَشِيرِ النَّذيرِ السِّراجِ المُنيرِ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ، السَّلامُ على المَنْصُورِ الطَّهْرِ الطَّهْرِ الطَّاهِرِ، السَّلامُ على المَنْصُورِ الطَّهْرِ الطَّاهِرِ، السَّلامُ على المَنصُورِ الطَّهْرِ الطَّاهِرِ، السَّلامُ على المَنصُورِ الطَّهْرِ الطَّاهِرِ، السَّلامُ على المَنصر مُحَمَّدٍ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكاتُه، المُؤيَّدِ، السَّلامُ على أَبِي القاسِم مُحَمَّدٍ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكاتُه، السَّلامُ على أَبْياءِ الله المُرسَلِينَ وَعِبادِ الله الصَّالِحِينَ، السَّلامُ على مَلائِكَةِ الله الحَافِينَ بهذا الحَرَمِ وَبهذا الضَّرِيحِ اللَّائِذِينَ على مَلائِكَةِ الله الخافِينَ بهذا الحَرَمِ وَبهذا الضَّريحِ اللَّائِذِينَ الباب الثالث، الفصل الرابع؛ و (إقبال بهِ "..." [تتمة الزيارة: مفاتيح الجنان، الباب الثالث، الفصل الرابع؛ و (إقبال الأعمال) للسيّد إبن طاوس]

ثمّ صلّ ستّ ركعات للزيارة؛ ركعتين للأمير عَلَيْهِ، وركعتين لأمير عَلَيْهِ، وركعتين لآدم عَلَيْهِ، وركعتين لنوح عَلَيْهِ، وَادْعُ الله كَثِيراً تُجبُ إن شاء الله تعالى».

رَوى المحدِّث الشيخ عبّاس القمّي أنّ الأمير صلوات الله عليه

يُزار بهذه الزيارة في اليوم السابع عشر عند طلوع الشمس، وأنّها من أحسن الزيارات، وهي مرويّة بالأسناد المعتبرة في الكُتب المعتبرة، وظاهرُ بعض رواياتها أنّها لا تخصّ هذا اليوم، فمن المُستحسن زيارته عظيه بهذه الزيارة في جميع الأوقات.

أضاف المحدّث القمّي: «لو سأل سائلٌ فقال: قد رُويت زيارات خصوصة في يوم الميلاد ويوم المبعث لأمير المؤمنين صلوات الله عليه دون النبيّ مَنْ الله عنها زيارة مخصوصة لرسول الله عَنْ اله الله عَنْ الله الله عَنْ الله عَنْ

أجبناه: إنّما ذلك لِما بين هاتين القدوتين العظيمتين من شدّة الإتصال، ولِما بين هذين النورَين الطاهرَين من كمال الإتّحاد، بحيث كان مَن زار أمير المؤمنين عليه كَمَن زار رسول الله عليه الله على ذلك الكتاب المجيد -آية ﴿وَأَنفُسَنَا ﴾ وهو في آية التّباهل [آل عمران: ٢٦] نفْسُ المصطفى، ليس غيرُه إيّاها.

كما يشهد عليه من الأخبار روايات عديدة، منها ما رواه الشيخ محمّد بن المشهدي عن الصادق عليه، قال: إنّ رجلاً من الأعراب أتي رسول الله عليه فقال: يا رسول الله، إنّ داري بعيد من دارك، وإنّني أشتاق إلى زيارتك ورؤيتك فأقدم إليك زائراً فلا يتيسَّر رؤيتك، فأزور عليّ بن أبي طالب عليه فيُؤنسُني بحديثه ومواعظه، ثمّ أعود مغتمّاً محزوناً لمّا أيستُ من زيارتك، فقال عليه عن زار علياً عليه فقد زارني، ومَن أحبّه فقد أحبني، ومَن عاداه فقد عاداني، بلّغه عني إلى قومك، ومَن أتاه زائراً فقد أتاني، وإنّ مجزيه يوم القيامة وجبريلُ وصالحُ المؤمنين.

وفي الحديث المعتبر عن الصادق عليه قال: إذا زرت جانب النجف، فَزُر عظام آدم عليه وبدن نوح عليه وجسد علي بن أبي طالب عليه ، تزور بذلك الآباء الماضين، ومحمداً عليه خاتم النبيين، وعلياً أفضل الأوصياء».

السادس: أن يصلي عند ارتفاع النهار ركعتين، يقرأ في كلّ ركعة بعد الحمد سورة (إنا أنزلناه) عشر مرّات، والتوحيد عشر مرّات، ثمّ يجلس في مصلّاه ويدعو بالدعاء: أللّهُمَّ أَنْتَ حَيُّ لا تَمُوتُ ".." [إقبال الأعمال: أعمال ربيع الأول].

#### اللّيلة الأولى

الشيخ المفيد: وفي أوّل ليلة منه هاجر رسول الله من مكّة إلى المدينة سنه ثلاث عشر من مبعبه صلّى الله عليه وآله، وكانت ليلة الخميس، وفيها كان مَبيتُ أمير المؤمنين عليه على فراش رسول الله عليه الله عليه وآله بنفسه حتى نجا عَلَيْكُ من عدوّه، فحاز بذلك أميرُ المؤمنين عليه السلام شرف الدّنيا والدّين، وأنزل الله تعالى لذلك في القرآن المبين، وهي ليلة الفخرُ فيها لمولانا أمير المؤمنين، ويجب فيها مسرّة أوليائه المخلصين.

#### \* دعاء الإمام على عليه السلام ليلة المبيت:

«أَصْبَحْتُ اللّهُمَّ مُعْتَصِماً بِذِمامِكَ وَجِوارِكَ المَنِيعِ الَّذِي لا يُطاوَلُ وَلا يُحاوَلُ، مِنْ شَرِّ كُلِّ عاشِمٍ وَطارِقٍ مِنْ سائِرِ خَلْقِكَ، وَما خَلَقْتُ مِنْ خَلْقِكَ الصَّامِتِ وَالنَّاطِقِ، فِي جُنَّةٍ مِنْ كُلِّ مَخُوفٍ، بِلِباسٍ سابِغَةٍ حَصِينَةٍ، وَهِيَ وَلاء أَهْلِ بَيْتِ نَبِيِّكَ مُحَمَّدٍ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَآلِهِ، مُحْتَجِزاً مِنْ كُلِّ قاصِدٍ لِي إِلى أَذَيَّةٍ بِجِدارٍ حَصِينِ، الإِخْلاصِ فِي الإعْتِرافِ بِحَقِّهِمْ وَالتَّمسُّكِ بِحَبْلِهِمْ جَمِيعاً، مُوقِناً أَنَّ الحَقَّ لَهُمْ وَمَعْهُمْ وَمِنْهُمْ وَفِيهِمْ وَبَهِمْ، أُوالِي مَنْ وَالوا وَأُعادِي مَنْ عادَوا وَأُجانِبُ مَنْ جانبُوا، فَصَلِّ عَلى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَأَعِذْنِي وَمَعْهُمْ وَمِنْهُمْ وَفِيهِمْ وَبَهِمْ، أُوالِي مَنْ وَالوا وَأُعادِي مَنْ عادَوا وَأُجانِبُ مَنْ جانبُوا، فَصَلِّ عَلى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَأَعِذْنِي وَمَعْهُمْ وَمِنْهُمْ وَفِيهِمْ وَبَهِمْ، أُوالِي مَنْ وَالوا وَأُعادِي مَنْ عادَوا وَأُجانِبُ مَنْ جانبُوا، فَصَلِّ عَلى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَأَعِذْنِي وَمَعْهُمْ وَمِنْهُمْ وَفِيهِمْ وَبِمْ مُنْ أَيْلِيمِمْ وَلَى مُحَمَّدٍ وَآلَ مُعْمَلِهُمْ وَفِيهِمْ مِنْ شَرِّ كُلِّ ما أَتَقِيهِ. يا عَظِيم، حَجَرْتُ الأعادِي عَنِي بِبِدِيعِ السَّماواتِ وَالأَرْضِ، إِنّا (و) جَعَلْنا مِنْ بَيْنَ أَيْدِيمِ فَى اللَّذَيْقِ مُ سَداً فَأَعْشَيْناهُمْ فَهُمْ لا يُبْصِرُونَ».

تُستبدَل عبارة «أصبحتُ» بـ «أمسيتُ» إذا قُرىء الدّعاء مساءً.

#### اليوم الأول

قال العلماء: يُستحَبُّ فيه الصيام شكراً لله على ما أنعم من سلامة النبيّ وأمير المؤمنين صَلَواتُ الله وسَلامُهُ عَلَيهِما. ومن المناسب زيارتهما عليهما السلام في هذا اليوم. وقد روى السيّد في (الإقبال) دعاءً لهذا اليوم.

وفيه كانت شهادة الإمام الحسن العسكري عليه السلام على رواية، والمشهور على أنّها في اليوم الثامن، ولعلّ في هذا اليوم كان بدءُ مرضه عليه السلام.

#### اليوم الثامن

المراقبات: شهادة الإمام أبي محمد الحسن الزكيّ العسكريّ التسكريّ الشّائِة، فللمراقب أن يحزن فيه، لا سيّما بلحاظ أنّ صاحب المصيبة فيه حجّةُ عصره وإمامُ زمانه أرواح العالمين فداه، عليه وعلى آبائه صلوات الله، يزوره بما يبدو له، ويعزّي الإمام عليه السلام بما يناسبه. ثمّ يشكر الله لخلافة إمامه عليه السلام، ويتأثّر من غيبتِه وفقده، ويتذكّر زمنَ ظهوره وفوائدَ أنواره، وخيرَه وبركته.

#### اليوم الثاني عشر

ميلاد النبي عَلَيْكَ على رأي الشيخ الكليني ".." ويُستحبّ فيه الصلاة ركعتان؛ في الأولى بعد الحمد، (قل يا أَيُّها الكافرون) ثلاثاً، وفي الثانية التوحيد ثلاثاً.

وفي هذا اليوم دخل عَرَاطِينَهُ المدينة مهاجراً من مكّة.

# ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِ ٱلْعَكَمِينَ الْآخِمَٰنِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِمِ ﴾ البالغُ في الرّحمة أقصى غايتِها

إعداد: «شعائر»

يفسر الشيخ البهائي قدّس سرّه في ما يلي الآيتين الثانية والثالثة من سورة الفاتحة، متوقّفا عند لفظ ﴿ٱلْحَمْدُ ﴾، والفرق بينه وبين كل من الشُّكر والمدح، وكونه على الذّات أو الصّفات. كذلك يفسّر «الربّ» بأنّه المُبلغ الأشياء كمالَها، وأنّه لا يُطلق على غيره تعالى إلّا مقيّداً أو جمعاً. ويرى الشيخ البهائي في هذا التفسير المقتطف من (رسالة العروة الوثقى، في ذيل كتاب مشرق الشمسين) أن الشيخ البهائي في هذا التثنية بـ ﴿ٱلرّحُمْنِ السالم تعليباً لعوالم العقلاء. وأمّا التثنية بـ ﴿ٱلرّحُمْنِ الرّحِمة، وإشعارٌ في مُفتَت الكتاب بأنّ اعتناءه عزّ وعلا بها أكثر وأشد من الإعتناء ببقيّة الصّفات.

ألحمد هو الثناء على مَزيّة اختيارية من إنعام أو غيره، ولامُه جنسيّة أو استغراقيّة أو عهديّة، أي حقيقة الحمد أو جميع أفراده، أو الفرد الأكمل منه، ثابتٌ لله ثبوتاً قصريّاً، كما يفيده لام الإختصاص ولو بمعونة المقام.

وقد اشتُهر امتيازه عن الشكر بمعاكسته في الورود وعموم المتعلَّق، كما اشتُهر امتيازه عن المدح بقيد الإختيار. ودعوى امتيازه بإشعاره بالإنهاء إلى المُشنى عليه دون المدح ممّا لم يثبت. وما جاء في الحديث من نفي الشكر عمّن لم يحمد، وما ذكروه من أنّ حمدنا له جلّ شأنه يشمل الموارد الثلاثة لا يقدحان في الأوّل. كما أنّ ما اشتهر من حمده سبحانه على الصفات الذاتية، وما ورد من إثبات المحمودية لغير الفاعل، فضلاً عن المختار في قوله تعالى ﴿..مَقَامًا مَحْمُودًا ﴾ الإسراء: ٧٩، وقولهم المختار في قوله تعالى ﴿..مَقَامًا مَحْمُودًا ﴾ الإسراء: ٢٩، وقولهم في الثاني، إذ الغرض المبالغة بناءً على كون الحمد آكلُ شُعب الشكر وأشبعها، ومعنى الشمول كون كلً من الموارد الثلاثة الشكر وأشبعها، ومعنى الشمول كون كلً من الموارد الثلاثة حامداً له سبحانه بنفسه كما قال تعالى ﴿..وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يَسْمَعُهُمُ بِمُرِّوهِ مِن الإسراء: ٤٤.

والحمد على الصفات باعتبار الآثار المترتبة عليها، أو على نفس الذات المقدّسة بناء على ما هو التحقيق من العينية، أو لتنزيلها منزلة الأفعال الاختيارية، لاستقلال الذات بها وكونها كافية

فيها. ومجيءُ المحمود بمعنى المرضيّ غيرُ عزيز في اللّغة، أو هو من قبيل صفة الشيء بوصف صاحبه.

\*\*\*

هذا وقد عرفت في ما سبق أنّ هذه السورة الكريمة مقولةً عن ألْسنة العباد، ولا ريب أنّ حمدَهم جارٍ على طبق ما يعتقدونه ثناءً ويعدّونه مدحاً وتمجيداً، بحسب ما أدّت إليه مألوفاتهم واستقرّت عليه متعارفاتهم، وهذا يؤذن بتوسيع دائرة الثناء وعدم تضيّقها بالقصر على ما هو كذلك بحسب نفس الأمر، فإنّ ما يُثنى به عليه سبحانه ربّما كان بمراحل عن سُرادقات كماله، وبمعزل عن أن يليق بكبرياء جلاله، لكنّه جلّ شأنه رخّص لنا في ذلك، وقبِل منابذة البضاعة المزجاة لكمال كرمه وإحسانه، بل أثابنا عليها بو فو ر لُطفه وامتنانه.

ومَن تأمّل هذا الكلام الشريف بعين البصيرة، فاحت عليه من أزهاره نفحة قدسيّة تعطّر مشام الأرواح، ولاحت لديه من أنواره شعشعة أنسيّة تُحيي رميمَ الأشباح.

كما أنّه سبحانه لم يُوجب علينا أن نصِفَه إلّا بمثل الصفات التي ألفناها وشاهدناها، وكانت بحسب حالنا مزيّة، وبالنسبة إلينا كمالاً؛ كالكلام، والحياة، والإرادة، والسمع، والبصر، وغيرها ممّا أحاطت به مداركُنا، وانتهت إليه طليعة أوهامنا، دون ما لم تصل إليه أيدي عقولنا، ولا تتخطّى إلى عزّ ساحته أقدام أفهامنا.

وناهيك في هذا الباب بكلام الإمام أبي جعفر محمّد بن علي الباقر عليه السلام، فقد رُوي عنه أنّه قال لأصحابه: «كلّما ميّز تموه بأوهامكم في أدق معانيه مخلوق مصنوع مثلكم، مردود اليكم. ولعل النمل الصغار تتوهّم أنّ لله زبانيين، فإنّ ذلك كمالها، وتعتقد أنّ عدمَهما نقصان لن لا يتّصف بهما، وهكذا حال العقلاء في ما يصفون الله تعالى به، وإلى الله المفزع».

ومَن تأمّل هذا الكلام الشريف بعين البصيرة، فاحت عليه من أزهاره نفحة قدسيّة تعطّر مشام الأرواح، ولاحت لديه من أنواره شعشعة إنسيّة تُحيي رميمَ الأشباح.

هذا وإنّما لم يُعامل الحمد هنا معاملة سائر أخوَيه [الشكر والمدح] من المصادر المنصوبة على المفعوليّة المطلقة، بعامل مقدّر لا يكاد يُذكر نحو: شكراً وعجباً. وجُعل الحمد متحلّياً بحلية الرفع بالإبتداء، إيثاراً للدوام والثبات على التجدّد والحدوث، وإشعاراً بأنّه حاصلٌ له تعالى شأنُه من دون ملاحظة إثبات مئيت، وقول قائل: «أحمَدُ الله حمْداً» ونحوه، ومحافظة على بقاء صلاحيّته للإستغراق، فإنها ممّا يفوت على ذلك التقدير، كما لا يخفى.

#### معنى الرَّبّ

ربّ العالمين: أي مالكُهم الحقيقي. والربّ إمّا:

1- مصدرٌ بمعنى التربية، وهي تبليغ الشيء كمالَه تدريجاً. وصف به تعالى للمبالغة كالعدل. والتجوّز إمّا عقلي أو لُغوي، والمبالغة في الأوّل أشدّ، وما يُظنّ من انتفائها في الثاني رأساً ليس بشيء، إذ التقدير لتصحيح الحمل لا يُوجب انتفائها بالكلّية. وإن كنت في مِريةٍ من ذلك فانظر إلى حكمهم بأنّ التشبية المضمرَ الأداةِ أبلغُ من مذكورها.

٢- وإما صفةً مشبّهة من ربّه يربُّه، بعد نقله إلى فعل بالضمّ،
 كما سبق مثله في الرحمن. ولا إشكال في وصف المعرفة به،

إذ الإضافة حينئا حقيقية من قبيل «كريم البلد»، لانتفاء عمل النصب، مع أنّ المراد الإستمرار دون التجدّد. وسُمّي به المالك لأنّه يحفظ ما يملكه ويربّيه، ولا يُطلق على غيره تعالى إلّا مقيّداً كربّ الدار، أو مجموعاً كالأرباب، ولعلّ النكتة في ذلك هي أنّه سبحانه هو المربي الحقيقي لكلّ ما حواه نطاق الإمكان، وشمّ رائحة من الوجود، وَهُم بأسر هم مربوبون منحطّون عن مرتبة تربية الغير، فإنّ وُجدتْ من بعضهم بحسب الظاهر تربية، فهي في الحقيقة تربية منه جلّ شأنه أجراها على يده، فهو الربّ حقيقة، وإطلاق الربّ على غيره مجاز يحتاج إلى قرينة، فجعلوا تلك القرينة إمّا التقييد أو الجمع.

ولا يُطلق على غيره تعالى إلّا مقيداً كربّ الدار، أو مجموعاً كالأرباب، ولعلّ النكتة في ذلك هي أنّه سبحانه هو المربّي الحقيقي لكلّ ما حواه نطاقُ الإمكان، وشمَّ رائحةً من الوجود

#### معنى العالَمين

والعالم: إسمّ لما يُعلَم به الشيء، وكثيراً ما يجيء صيغة الفاعل بالفتح اسماً للآلة التي يُفعل بها الشيء؛ كالخاتَم، والطابَع، والقالَب. لكنّه غلب في ما يُعلم به الصانع عن شأنه، ممّا اتسم بسمة الإمكان، أعني في كلّ جنس من أجناسه، تارةً كما يقال عالَم الأفلاك، وعالم العناصر، وعليه جرى قوله جلّ وعلا في. وما رَبُّ الْعَلَمِينَ (٣٠) قَالَ رَبُّ السَّمَورَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا .. الشعراء: ٢٣- ٢٤، وفي مجموع تلك الأجناس أجرى، كما يقال عالَم المخلوقات وعالَم الممكنات، أعني أجرى، كما يقال عالَم المخلوقات وعالَم الممكنات، أعني جميع ما سوى الله تعالى مجرّداً أو مادّياً، فلكيّاً أو عنصريّاً.

وأمّا إطلاقه على كلّ واحد من آحاد أفراد الجنس، فهو وإن كان مًا لا مِرية في جوازه -إذ ما في خِطّة الوجود من نقير ولا قطمير إلّا وفيه حُجج قاطعة على وجود الصانع الخبير - إلّا أنّ الغلبة لم يتّفق في غير ذينك المعنين.

ولعلّه في الآية الكريمة بالمعنى الأوّل، إذ هو بالمعنى الثاني لا يُجمع لعدم جريان التعدّد فيه، وإنّما جُمع معرّفاً باللّام

للإشعار بشمول ربوبيته جلّ شأنه جميع الأجناس. ثم لما كان مطلقاً على الجنس بأسره، لم يبعد تنزيله منزلة الجمع، بل قال الطبرسي] في (مجمع البيان) بانخراطه في سلك الجموع التي لا واحدَ لها؛ كالنَّفَر، والجيش. وكما يستغرق الجمع المعرّف آحاد مفرده، وإن لم يصدق عليها، كما قالوه في قوله تعالى ﴿..وَاللَّهُ مُسِنِينَ ﴾ المائدة: ٩٣، كذلك يشمل العالم أفراد الجنس المسمّى به وإن لم يُطلق عليها كأنّها آحادُ مفرده التقديري، فَلَفْظُ العالمين بمنزلة جمع الجمع. فكما أنّ «الأقاويل» يتناول كلّ واحد من آحاد الأقوال، كذلك هذا اللّفظ [العالمين] يتناول كلّ واحد من آحاد الأجناس. وإنّما جُمع بالواو والنون تغليباً كلّ واحد من آحاد الأجناس. وإنّما جُمع بالواو والنون تغليباً وقيل هو في الأصل إسمّ لذوي العلم، وتناولُه لغيرهم بالتّبَع. وقيل هو في الأصل إسمّ لذوي العلم، وتناولُه لغيرهم بالتّبَع. وقيل للققلين فقط، وعليه جرى قوله سبحانه: ﴿.. لِيكُونَ وقيل للإنس منهم.

هذا وقد يُجعل قوله جلَّ شأنه: ﴿رَبِّ ٱلْعَـٰكَمِينَ ﴾ دليلاً على افتقار المُمكنات في بقائها إلى المؤثّر، ويقرّر تارةً بأنّ الصفة المشبّهة تدلّ على الثبوت والإستمرار، فتربيتُه سبحانه

فلا تيأسوا أيها المذنبون من صفحه عن ذنوبكم في ذلك اليوم الهائل، واستوثقوا برحمته الكاملة أن لا يفضحكم على رؤوس الأشهاد يوم تُبلى السرائر

لها مستمرّة، وأعظم أفرادها ما هو مناط بقيّة الأفراد الأُخر، أعني استمرار إفاضته نور الوجود عليها إلى الأبد الذي يقتضيه حالُها، وفيه ما لا يخفى. ويقرّر تارةً أخرى بأنّ شمول التربية للمُمكنات بأسرها على ما يُفيده تعريف الجمع يعطي ذلك، إذ تربية بعضها كبعض الجمادات ليست إلّا استمرار إفاضة نور الوجود عليه. واختصاصه بذلك دون غيره مما لا يقبله العقل السلم.

#### الرّحمن الرّحيم

قد يتمسّك بذكرهما من قال بعدم كون البسملة جزءاً من الفاتحة، زاعماً لزوم التكرار من دون ثمرة، وليس بشيء. إذ لو لم يكن فيه إلّا تشييد مباني الرحمة، والإشعار في مُفتتح الكتاب بأنّ اعتناءه عزّ وعلا بها أكثر وأشدّ من الاعتناء ببقيّة الصفات لكفي. كيف وأنّه لمّا كان في وصفه سبحانه بكونه ربّاً للعللين إشارة إلى المبدأ، وفي قوله تعالى ﴿ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ إشارة إلى المعاد، ناسبَ أن يتوسّط بينهما ما يشير إلى حسن صنعه جلّ شأنه فيما بينهما.

وأيضاً ففيه بسط بساطِ الرجاء بالتنبيه على أنّ مالك يوم الجزاء رحمن رحيم، فلا تيأسوا أيّها المذنبون من صفحِه عن ذنوبكم في ذلك اليوم الهائل، واستو ثقوا برحمته الكاملة أن لا يفضحكم على رؤوس الأشهاد يوم تُبلى السرائر.

وأيضاً فتوسيط هذين الوصفين بين التخصيص بالحمد والتخصيص بالعبادة يتضمّن الإيماء إلى أنّ المستأهِلَ للحمد والمستحِقَّ للعبادة، هو البالغُ في الرحمة أقصى غايتِها، والمولي للنّعَم؛ عاجلِها وآجلِها، جليلِها وحقيرِها.



## موجز في التّضسير سورة الأنبياء

| الاسلام.»            | من دروس «المركز |  |
|----------------------|-----------------|--|
| ، ـــِ ـــــ ح بــي» |                 |  |

السورة الحادية والعشرون في ترتيب سور المصحف الشريف، آياتها مئة واثنتا عشرة، وهي مكيّة بلا خلاف بين المفسّرين، وسياق آياتها يشهد بذلك. سُمّيت بسورة «الأنبياء» لورود أسماء ستّة عشر نبيّاً فيها، عليهم السلام.

«تفسير الأمثل»: ما جرى التأكيد عليه في هذه السورة من سِير الأنبياء الذين وردت أسماؤهم فيها، أنّ هؤلاء العظام عندما كانوا يُبتلون بالضائقات والمواقف الصعبة، كانوا يمدّون يد التوسّل والإستعانة نحو لُطف الله وعَونه، وكيف أنّ الله سبحانه كان يفتح أمامهم الطُّرق المغلقة، ويُنجيهم من المحَن، وتلاطم أمواج البلايا.

#### هدف السورة

«تفسير الميزان»: هدف السورة الكلامُ حول النبوّة، بانياً ذلك على التوحيد والمعاد، فتُفتَتحُ بذكر اقتراب الحساب وغفلة الناس عن ذلك، وإعراضِهم عن الدعوة الحقّة التي تتضمّن الوحى السماوي، فهي مِلاكُ حساب يوم الحساب. ثمّ تنتقل السورة من هناك إلى موضوع النبوّة واستهزاء الناس بنبوّة النبيّ صلّى الله عليه وآله، ورَميهم إيّاه بأنّه بشرٌ ساحر، وأنّ ما أتى به أضغاثُ أحلام، وأنَّه مُفتر وشاعر والعياذ بالله تعالى! فتردّ ذلك بذكر أوصاف الأنبياء الماضين الكلّية إجمالاً، وأنّ النبيّ صلّى الله عليه وآله لا يفقد شيئاً ممّا وجدوه، وأنّ ما جاء به لا يُغاير شيئاً ممّا جاؤوا به. ثمّ تذكر قصص جماعة من الأنبياء تأييداً لما تقدّم من الإجمال، وهم: موسى، وهارون، وإبراهيم، وإسحاق، ويعقوب، ولوط، ونوح، وداود، وسليمان، وأيوب، وإسماعيل، وإدريس، وذو الكفل، وذو النون، وزكريًا، ويحيى، وعيسى صلوات الله عليهم أجمعين. ثمّ تتخلّص إلى ذِكر يوم الحساب، وما يلقاه المجرمون والمتّقون فيه، وأنَّ العاقبة للمتَّقين، وأنَّ الأرض يرثها عباده الصالحون، ثم تذكر أنّ إعراضهم عن النبوّة إنّما هو لإعراضهم عن التوحيد، فتُقيم الحجّة على ذلك كما تُقيمها على النبوّة، والغلبةُ في السورة للوعيد على الوعد، وللإنذار على التبشير.

#### ثوابُ قراءتها

«تفسير نور الثقلين»: عن النبيّ الأكرم على: «مَن قرأ سورة الأنبياء حاسبَه اللهُ حساباً يسيراً، وصافحَه وسلّم عليه كلُّ نبيًّ ذُكِر اسمُه في القرآن».

وعن الإمام الصادق عليه: «من قرأ سورة الأنبياء حبّاً لها، كان كمن رافق النبيّين أجمعين في جنّات النعيم، وكان مَهيباً في أعين الناس حياة الدنيا».

#### خلاصة السورة

«تفسير الأمثل»: إنّ خاصّية السور المكيّة التي تتحدّث عن العقائد الدينيّة، وبالأخصّ المبدأ والمعاد، مُنعكسةٌ تماماً في هذه السورة، فقد بحثتْ في توحيد الخالق عزّ وجلّ، وأنّه لا خالق ولا معبود سواه، وكذلك عن خلق العالم على أساس الهدف والتخطيط، ووحدة القوانين الحاكمة على هذا العالم، وكذلك وحدة مصدر ومنبع الحياة والوجود، وكذلك اشتراك الموجودات في مسألة الفناء والموت.

وتحدّث جانبٌ آخر من هذه السورة عن انتصار الحقّ على الباطل، والتوحيد على الشرك، وجنود الحقّ على جنود إبليس.

#### تفسيرُ آياتٍ منها

«تفسير نور الثقلين»: قوله تعالى: ﴿أَقْتَرَبُ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْ لَةٍ مُّعْرِضُونَ ﴾ الأنبياء:١، عن النبيّ ﷺ: «بُعِثتُ والساعة كهاتين». [وأشار إلى إصبعيه الشريفتين السبّابة والوسطى]. وعن أمير المؤمنين ﷺ: «إنّ الدنيا قد ولّت حذّاء [ماضية سريعة] ولم يبق منها إلّا صبابةٌ كصبابةِ الإناء».

\* قوله تعالى: ﴿ لَوْكَانَ فِيهِمَآ ءَالِهَةُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَا ۚ فَسُبْحَنَ ٱللَّهِ

رَبِّ الْمُرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ الأنبياء: ٢٢، قال هشام بن الحكم لأبي عبد الله الصادق ﷺ: ما الدليل على أنّ الله واحد؟ قال: اتّصالُ التدبير وتمامُ الطّنع، كما قال عزّ وجل: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَالِهَامُ } إِلَّا اللّهُ لَفَسَدَتًا.. ﴾ الأنبياء: ٢٢.

\* قوله تعالى: ﴿ لَا يُسْعَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمَّ يُسَعَلُونَ ﴾ الأنبياء: ٢٣، وسُئل عليه السلام عن القضاء والقدر فقال: «إنّ الله تبارك وتعالى إذا جمع العباد يوم القيامة، سألَهم عمّا عهد إليهم، ولم يسألهم عمّا قضى عليهم».

وسئل الرضا على: لأيّ علّة صارت الإمامة في ولد الحسين دون ولد الحسن؟ فقال: «لأنّ الله تعالى جعلها في ولد الحسين ولم يجعلها في ولد الحسن، والله لا يُسأَلُ عمّا يفعل».

\* قوله تعالى: ﴿ . وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ . . ﴾ الأنبياء ٢٨، عنه عليه السلام: «لا يشفعون إلّا لمن ارتضى الله دينه».

\* قوله تعالى: ﴿ أُوَلَمْ يَرِ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ أَنَّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَا رَقْقاً فَفَنَقَنَهُما.. ﴾ الأنبياء: ٣٠، الإمام الباقر عشية: «كانت السماء رتقاً لا يُنزل القطر، وكانت الأرض رتقاً لا يُخرج النبات، ففتق الله السماء بالقطر، وفتق الأرض بالنبات».

\* قوله تعالى: ﴿.. وَنَبَلُوكُم بِالشّرِ وَالْخَيْرِ فِتُنَةً.. ﴿ الْأَنبِياء: ٣٥، مرض أمير المؤمنين ﷺ مرضاً فعاده إخوانُه، فقالوا: كيف نجدك يا أمير المؤمنين؟ قال: بشرّ. قالوا: ما هذا كلامُ مثلِك؟ قال ﷺ: إنّ الله تعالى يقول: ﴿.. وَنَبَلُوكُم بِالشّرِ وَالْخَيْرُ وَتَنَدّ مَنْ الله عَالَى يقول: ﴿ وَالشّرُ المَرضُ والفقر.

\* قوله تعالى: ﴿ . أَفَلَا يَرَوْنَ أَنَّا نَأْقِى ٱلْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا . ﴾ الأنبياء: ٤٤، الإمام الصادق عليه السلام: «نُقصائها ذهابُ عالِمها».

\* قوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَزِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ .. ﴾ الأنبياء: ٤٧، عنه عليه السلام: «الأنبياء والأوصياء عليهم السلام». [أي هم الموازين].

\* قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ ءَأَنَ فَعَلْتَ هَلْذَا بِ الْهِينَا يَكَإِبْرَهِيمُ ﴾ الأنبياء: ٢٢، عنه عليه السلام: «والله ما فعلَه كبيرُهم وما كذب

إبراهيم. قيل له: فكيف ذلك؟ قال عليه السلام: إنّما قال: فعلَه كبيرُهم هذا أنْ نطق، وإن لم ينطق فلم يفعل كبيرُهم هذا شيئاً». 

\* قوله تعالى: ﴿ قُلْنَا يَكْنَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَى ٓ إِبْرَهِيمَ ﴾ الأنبياء:٦٩، رسول الله صلى الله عليه وآله: «إنّ إبراهيم عليه السلام لمّا أُلقِي في النار قال: أللّهم إنّي أسألك بحق محمّدٍ وآل محمّدٍ لمّا أنجيتني منها، فجعلها الله عليه برداً وسلاماً».

\* قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ وَ إِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً .. ﴾ الأنبياء: ٧٧، الإمام الصادق الله : «ولدُ الولدِ نافلة».

\* قوله تعالى: ﴿. .وَ اَتَنْنَهُ أَهَلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ .. ﴾ الأنبياء: ٨٥ عنه عليه السلام] أهله الذين عنه عليه السلام] أهله الذين كانوا قبل البليّة، وأحيى له الذين ماتوا وهو في البليّة».

\* قوله تعالى: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذِ ذَهَبَ مُخَوْضِبًا فَظَنَّ أَن لَنَ نَقَدِرَ عَلَيْهِ.. ﴾ الأنبياء: ٨٧، الإمام الرضا ﷺ: «إنّما ظنّ بمعنى استيقنَ أنّ الله لن يُضيق عليه رزقه، ألا تسمعُ قولَ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَمّا ٓ إِذَا مَا ٱبْنُلُكُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ مُ .. ﴾ الفجر: ١٦، أي ضيق عليه رزقه، ولو ظنّ أنّ الله لا يقدرُ عليه لكان قد كفر».

\* قوله تعالى: ﴿..وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا.. ﴾ الأنبياء: ٩٠ الإمام الصادق الله: «الرغبةُ أن تستقبلَ ببطنِ كفّيك إلى السماء، والرّهبة أن تجعل ظَهْرَ كفّيك إلى السماء».

\* قوله تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَاتَعْ بُدُونَ مِن دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ.. ﴾ الأنبياء: ٩٨، عنه عليه: «إنّ الله يأتي بكلّ شيء يُعبد من دونه؛ شمس، أو قمر، أو تمثال، أو صورة، فيُقال: اذهبوا بهم وبما كانوا يعبدون إلى النّار».

\* قوله تعالى: ﴿ لَا يَحْزُنْهُمُ ٱلْفَزَعُ ٱلْأَكْبَرُ .. ﴾ الأنبياء: ١٠٣، الإمام الباقر على: «لا يحبّنا عبد ويتولّنا حتى يطهّر الله قلبَه، ولا يطهّر الله قلبَ عبد حتى يسلّم لنا ويكون سلماً لنا، فإذا كان سلماً لنا سلّمه الله من شديد الحساب، وآمنَه من فزع يوم القيامة الأكبر».

\*قوله تعالى: ﴿..أَتَ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ ٱلصَّلِحُونِ ﴾ الأنبياء:١٠٥، عنه علي: «هم أصحاب المهديّ في آخر الزمان».



## مناسبات شهر ربيع الأوّل

- إعداد: صافح رزق

#### ١ ربيع الأوّل/ ١٣ للبعثة

ليلة المبيت، وهجرة النبيّ علله إلى يثرب.

### ١٤ ربيع الأُوّل/ ٦٤ هجريّة

هلاك يزيد بن معاوية.

#### ه ربيع الأوّل/ ١١٧ هجريّة

وفاة السيّدة سكينة بنت الحسين عليها.

#### ١٥ ربيع الأوّل/ ١٣ للبعثة

بناء مسجد قباء (أول مسجد في الإسلام)، قبيل دخول رسول الله عله إلى يثرب.

#### جريّة ١٧ ربيع الأوّل

\* عام الفيل: ولادة النبيّ الأكرم عَلَيْكَ في مكّة المكرّمة. \* ٨٣ هجريّة: ولادة الإمام الصادق على بالمدينة المنوّرة.

#### ٨ ربيع الأوّل/ ٢٦٠ هجريّة

#### ١٨ ربيع الأُوِّل/ ١٣ للبعثة

بناء المسجد النبوي في المدينة المنوّرة.

#### ١٠ ربيع الأوّل

\* ٢٨ قبل الهجرة: زواج النبيّ على من السيدة خديجة على \* ٨ بعد عام الفيل: وفاة عبد المطّلب جدّ رسول الله على .

#### ٢٢ ربيع الأوّل/ ٤ هجريّة

غزوة بني النضير ونزول الآيات من سورة الخشر في بيانها.

#### ١٢ ربيع الأوّل

\* عام الفيل (٧٠ م): ولادة رسول الله على (على رواية) \* ١٣٢ هجريّة: زوال الدولة الأمويّة. \* ١٣٢ هجريّة الوحدة الإسلامية (١٢ - ١٧ ربيع الأوّل).

## أبرز مناسبات ربيع الأوّل

ولادة النبي على هجرة النبي على من مكّة إلى المدينة، ومبيت أمير المؤمنين على فراشه. ولادة الإمام الصادق علي فراشه الإمام الحسن العسكري عليه.

بعد تقديم فهرس بتواريخ المناسبات تحت عنوان مناسبات الشهر الهجري، تقدِّم «شعائر» مختصراً حول أبرز مناسبات شهر ربيع الأوّل، دون الإلتزام بالتسلسل التاريخي، بل بحسب تسلسل المعصومين عليهم السلام.

#### اليوم السابع عشر، ولادة ورسول الله

\* عنهم عليهم السلام: «في ما وعظ الله عز وجل به عيسى على نبيّنا وآله وعليه السلام: ".." ثم أوصيك يا ابنَ مريم البكر البتول، بسيّد المرسلين وحبيبي، فهو أحمدُ صاحب الجمل الأحمر، والوجه الأقمر، المشرق بالنور، الطاهر القلب، الشديد البأس، الحَيِيّ المتكرّم، فإنّه رحمةٌ للعالمين، وسيّدُ وُلد آدم يوم يلقاني، أكرم السابقين عليّ وأقرب المُرسلين منيّ، العربيُّ الأمين، الديّانُ بديني، الصابر في ذاتي، المجاهدُ المشركين بيده عن ديني، أن تُخبرَ به بني إسرائيل، وتأمرهم أن يصدّقوا به، وأن يؤمنوا به، وأن يتبعوه، وأن ينصروه ".."». (الكافي، الكليني)

\* الإمام الباقر عليه السلام: «عق أبو طالب رضوان الله عليه عن رسول الله صلّى الله عليه وآله يوم السابع [من مولده]، ودعا آل أبي طالب فقالوا: ما هذه؟ فقال: عقيقة أحمد، قالوا: لأيّ شيء سمّيته أحمد؟ قال: سمّيته أحمد لمَحْمَدة أهل السماء والأرض». (المصدر)

#### ولادة الإمام جعفر الصادق

\* عنه عليه السلام: «لمّا حضرت أبي الوفاة قال: يا جعفر! أُوصيك بأصحابي خيراً. قلت: جُعلت فداك! والله لَأَدَعنّهم والرجل منهم يكون في المصر فلا يسأل أحداً».

\* نظر الإمام الباقر عليه السلام إلى ابنه الإمام الصادق عليه السلام فقال: هذا من الذين قال الله تعالى: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ اللهِ عَالَى: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ اللهِ عَالَى: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ اللهِ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ ع اللهِ عَلَى الل

(الإرشاد، الشيخ المفيد)

\* مالك بن أنس: «".." وكان عليه السلام رجلاً لا يخلو من إحدى ثلاث خصال: إمّا صائماً، وإمّا قائماً، وإمّا ذاكراً، وكان من عظماء العبّاد، وأكابر الزهاد الذين يخشون الله عزّ وجلّ، وكان كثير الحديث، طيّب المجالسة، كثير الفوائد، فإذا قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وآله اخضر مرّة، واصفر أخرى حتى ينكره من كان يعرفه. ولقد حججتُ معه سنة فلمّا استوت به راحلته عند الإحرام، كان كلّما همّ بالتلبية انقطع الصوت في حلقه، وكاد أن يخرّ من راحلته. فقلت: قُل يا ابن رسول الله، ولا بدّ لك من أن تقول. فقال: يا ابن أبي عامر، كيف أجسر أن أقول: لبّيك اللّهمّ لبّيك، وأخشى أن يقول عزّ وجلّ لي: لا لبّيك ولا سَعديك».

(الخصال، الصدوق)

#### اليوم الأوّل وليلتُه، مبيتُ أمير المؤمنين، وهجرةُ رسول الله

\* الإمام الرضا الله تبارك وتعالى أمر نبيّه على أن يأمر عليّاً الله بالنوم على فراشه ووقايته بنفسه، فأمره بذلك، فقال عليّ الله أتسلّم يا نبيّ الله؟ قال على الله تبل. قال سمعاً وطاعة. ثم أن مضجعه وتسجّى بثوبه وأحدق المشركون به لا يشكّون في أنّه النبيّ على، وقد أجمعوا على أن يضربه من كلّ بطن من قريش رجلٌ ضربة لئلّا يطلب الهاشميّون بدمه، وعليّ الله يسمع بأمر القوم فيه من التدبير في تلف نفسه ".." فلم يزل صابراً محتسباً، فبعث الله تعالى ملائكته تمنعه من مُشركي قريش..».

\* سرُّ اختيار المدينة: «".." إنّ أهل المدينة كانوا في الأصل من مهاجري اليمن، التي كانت تمتلك شيئاً من الحضارة البدائية في قديم الزمان، فهم ليسوا أعراباً لتكون قلوبهم مُمعنةً في القسوة، ولا كان ثمّة زعامات ومصالح خطيرة لهم في المنطقة، كما كان الحال بالنسبة لقريش، ولا كانوا يعيشون في تلك الأجواء النفسية المعينة، كما كانت تعيش قريش نتيجة لموقعها النَّسبي في العدنانية، ولموقعها في زعامة مكّة وحجابة البيت. ثمّ هناك التنافس الظاهر بين العدنانية والقحطانية حيث لا يسع القحطانيين، حتى ولو لم تكن ثمّة دوافع دينية وعقيدية أن يسلموا النبي الله أعدائه». (الصحيح من سيرة النبي الأعظم، السيد جعفر مرتضي)

#### اليوم الثامن، شهادة الإمام الحسن العسكري

\* من كتاب له ﷺ إلى أهل قم وآبة: «إنّ الله تعالى بجوده ورأفته قد منّ على عباده بنبيّه محمّدٍ بشيراً ونذيراً، ووفقكم لقبول دينه، وأكرمكم بهدايته، وغرس في قلوب أسلافكم الماضين ".." حبّ العترة الهادية، فمضى مَن مضى على وتيرة الصواب، ومنهاج الصدق، وسبيل الرشاد، فوردوا موارد الفائزين، اجتنوا ثمرات ما قدّموا، ووجدوا غبّ ما أسلفوا..».

\* وممّا كتبه الله على بن الحسين بن بابويه القمّي: «".." وعليك بالصبر وانتظار الفرج، فإنّ النبيّ على قال: أفضل أعمال أمّتي انتظار الفرج، ولا تزال شيعتنا في حزن حتى يظهر ولدي الذي بشّر به النبيّ على، يملأُ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلئت جوراً وظلماً، فاصبر يا شيخي يا أبا الحسن عليّ، وأمُر جميع شيعتي بالصبر، فإنّ الأرض لله، يُورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتّقين، والسلام عليك وعلى جميع شيعتنا ورحمة الله وبركاته، وصلّى الله على محمّدٍ وآله».

(المناقب، ابن شهرآشوب)

#### اليوم الخامس، وفاة السيّدة سكينة

\* «وأمّا سكينة فغالب عليها الإستغراق مع الله». الإمام الحسين عليه السلام

\* كانت السيّدة سكينة سيّدة نساء عصرها وأوقرهن ذكاءً وعقلاً وأدباً وعفّة، وكانت تزيّن مجالس نساء أهل المدينة بعلمها وأدبها وتقواها، وكان منزلها بمثابة ندوة لتعليم العلم والفقه والحديث.

وَلدت السيّدة الرباب سكينة وعبدالله. فأمّا عبدالله، فقد قُتل رضيعاً في حجر أبيه يوم عاشوراء.

وأمّا سكينة، فقد روى الشيخ عباس القمي في (نفس المهموم) أنّ اسمها آمنة وقيل أمينة، وإنّما أمّها الرباب لقّبتها بسكينة كما ذكر إبن خلّكان في ترجمتها ذلك في (وفيّات الأعيان) وكذا في (شذرات الذهب) و(نور الأبصار).

ويظهر أنّ أمّها إنّما أعطتها هذا اللقَب لسكونها وهدوئها. وعلى ذلك فالمناسب فتح السّين المهملة وكسر الكاف التي بعدها، لا كما يجري على الألسن من ضمّ السين وفتح الكاف.

قال السيد الأمين في (الأعيان) عن إبن خلكان: توفّيت السيّدة سكينة بالمدينة يوم الخميس لخمس خلون من شهر ربيعة الأول سنة سبع عشرة ومائة بعد الهجرة.

وقال: وعمرها على ما قيل خمس وسبعون سنة، فعلى هذا كان لها بالطفّ تسع عشرة سنة. (أدب الطف، السيّد جواد شبّر)

## السُّجود منتهى العبادة أشدُّ الأعمال على إبليس

إعداد: محمد ناصر

فإذا وضعتَ نفسك موضع الذلّ وألقيتها على التراب، فاعلم أنّك وضعتَها موضعَها، ورَدَدْتَ الفرع إلى أصله، فإنّك من التراب خُلقت، وإليه رُددت.

أحاديث وردت في حقيقة السّجود وفضله تقدّمها «شعائر» للقارئ الكريم، يليها كلامٌ للمولى الشيخ محمّد مهدي النراقي من كتابه القيّم (جامع السعادات).

#### رسول الله صلّى الله عليه وآله:

\* «إذا أردت أن يحشرَك الله معي، فأطِل السجود بين يدَي الله الواحد القهّار».

\* في وصف أهوال يوم القيامة: «..حتى إذا أراد الله رحمة مَن أراد من أهل النار، أمر الله الملائكة أن يُخرِ جوا مَن كان يعبد الله، فيُخر جونهم، ويعرفونهم بآثار السجود ".." فكلُّ ابن آدمَ تأكلُه النّار إلّا أثرُ السّجود».

\* في وصيته على لأبي ذرّ: «يا أبا ذرّ، ما مِن رجل يجعل جبهته في بقعة من بقاع الأرض إلّا شهدت له بها يوم القيامة، يا أبا ذرّ ما من صباح ولا رواح إلّا وبقاع الأرض ينادي بعضها بعضاً: يا جارة، هل مرّ بك اليوم ذاكرٌ لله عزّ وجلّ، أو عبدٌ وضع جبهته عليك ساجداً لله تعالى؟ فمِن قائلة لا، ومِن قائلة نعم، فإذا قالت نعم، اهترّت وانشرحت وترى أنّ لها فضلاً على جارتها».

#### أمير المؤمنين عليه السلام:

سُئل على عن معنى السجدة الأولى، قال: «تأويلها: أللهم إنّك منها خلقتنا [من الأرض]، وتأويل رفْع رأسك: ومنها أخرجتنا، والسجدة الثانية: وإليها تُعيدنا، ورفْعُ رأسِك: ومنها تُخرجنا تارةً أخرى».

\* «أَطِيلوا السجود، فما من عمل أشدُّ على إبليس من أن يرى

ابنَ آدم ساجداً، لأنّه أُمر بالسجود فعَصى، وهذا أُمِر بالسّجود، فأطاع فِي ما أُمِر».

\* «إنّي لَأَكره للرجل أن تُرى جبهتُه جلحاء ليس فيها شيءٌ مِن أَثَر السجود».

الإمام الباقر عليه السلام: «أَى رسولَ الله عليه رجلٌ فقال: يا رسول الله، أُدعُ الله لي أن يُدخلَني الجنّة، فقال: أَعِنيّ بكثرة السّجود».

#### الإمام الصادق عليه السلام:

\* «السجود على تربة الحسين الله يخرق الحُجُب السبع».

\* «السجود مُنتهى العبادة من بني آدم».

\* في وصيّته لأبي بصير: «يا أبا محمّد، عليك بطُول السّجود، فإنّ ذلك من سُنن الأوّابين».

\* «ما خسِر واللهِ تعالى قطُّ مَن أَتى بحقيقة السجود، ولو كان في العمر مرّة واحدة ".." فاسجُد سجودَ متواضع لله، ذليل يعلمُ أنّه خُلِق من ترابٍ يطأه الخلْقُ ".."».

الإمام الرضا ﷺ: «أقرب ما يكون العبد من الله تعالى وهو ساجد وذلك قوله تعالى: ﴿.. وَأَسْجُدُ وَأَقْرَب ﴾ العلق: ١٩».

\* «ومن دين الأئمة عليه الورع والعفّة، والصدق، والصلاح، وطول السجود».

#### قال العلماء-

وإذا هويت إلى السجود، جدَّد على قلبك غاية الذلّ والعجز والإنكسار؛ إذ السجودُ أعلى درجات الإستكانة، فمكِّن أعز أعضائك وهو الوجه، لأذلّ الأشياء، وهو التراب، ولا تجعل بينهما حاجزاً، بل اسجُد على الأرض لأنّه أجلبُ للخضوع، وأدلُّ على الذلّ. فإذا وضعت نفسك موضع الذلّ وألقيتها على التراب، فاعلم أنّك وضعتها موضعَها، ورَدَدْتَ الفرع إلى أصله، فإنّك من التراب خُلقت، وإليه رُدِدت. ".." وقد جعل الله معنى السجود سبب التقرّب إليه بالقلب والسرّ والرّوح، فمَن قَرُب منه بَعُد من غيره، ألا ترى في الظاهر أنّه لا يستوي حال السجود إلا بالتواري عن جميع الأشياء، والإحتجابِ عن كلّ ما تراه العيون؟ كذلك أراد الله تعالى أمر الباطن. (جامع السعادات، النراقي)

#### . i İ

### من فتاوى المراجع أحكامُ السنة الخمسيّة

| <br>اعداد: «شعائر» |  |
|--------------------|--|
|                    |  |

#### من فتاوى وليّ أمر المسلمين السيّد الخامنئي دام ظلّه

س: أنا موظف وأتقاضى راتباً شهرياً، كيف يتم تعيين بداية السنة لأجل دفع الخمس؟ وهل يتعلّق الخمس برواتب الشهور الأخيرة قبل رأس السنة الخمسيّة مع أنّها لم يمرّ عليها عام كامل؟

ج: رأس السنة الخمسيّة هو اليوم الذي حصلت فيه على أوّل راتب أو أجرة، وكلّ ما يبقى من ربح يجب تخميسُه عند رأس السنة الخمسيّة سواء مرّ عليه عام أم لا.

س: هل يجوز تغيير رأس السنة الخمسيّة تقديماً أو تأخيراً؟ ج: لا يجوز تقديم أو تأخير رأس السنة الخمسيّة إلاّ بعد حساب أرباح الفترة الماضية من السنة، وبشرط أن لا يؤدّي ذلك الى الإضرار بأرباب الخمس.

س: كيف يتم حساب خمس لوازم المنزل؟ وهل يشمل الخمس جميع اللوازم من المأكولات والملبوسات وغيرها؟ ج: اللوازم التي ينتفع بها مع بقاء عينها -كالبساط وغيره- لا خمس فيها، وأما الحاجيّات الإستهلاكيّة اليوميّة من قبيل الأرزّ والزيت وغيرهما فكلّ ما زاد منها وبقي إلى رأس السنة ففيه الخمس.

س: هل يجب الخمس على الأولاد الذين لم يبلغوا سنّ التكليف أم يجب علينا لكوننا أولياء لهم؟

ج: لا يجب الخمس عليكم ولا على الطفل، نعم بعد بلوغه إذا

بقيت الأرباح فيجب عليه، على الأحوط، تخميسها.

س: أنا طالب جامعي ونظراً لظروفي الماديّة فأقوم بتوفير ما يتبقّى لي من المنحة الدراسيّة لمصاريف الدراسة وبعدها الزواج إن شاء الله. وإذا قمت بتخميسها فلا أتمكّن من تهيئة ما يحتاجه الزواج. ما هو حكمى في هذه المسألة؟

ج: المنحة والمساعدة الدراسية لا خمس فيها.

س: أحد زملائي في العمل لا يملك داراً ليسكن فيها، ولكن عنده قطعة أرض ودارت عليها سنة أو أكثر وهو لا يتمكن من بنائها. هل يجب عليه تخميس الأرض أم إنها تعد من مؤنته فلا يجب دفع خمسها؟

ج: إذا اشترى الأرض لبناء المسكن المحتاج إليه فيها بأرباح نفس سنة الشراء فإنها تُعَدّ فعلاً جزءاً من المؤنة، فلا يجب عليه خمسها. وأمّا لو كانت لغرض بيعها وصرف ثمنها في بناء المسكن وكانت من أرباح المكاسب، فيجب عليه أداء خمسها. س: لو كان الشخص لديه أرباح في نهاية السنة وهو مدين أيضاً بمبلغ كبير، فهل يمكنه استثناء دينه من الأرباح قبل تخميسها أم لا؟

ج: إذا كان الدَّين لمؤنة معيشته لنفس تلك السنة فإنّه يُستثنى من أرباح تلك السنة، وإلّا فلا يُستثنى.

(الموقع الإلكتروني لمكتب سماحة الإمام الخامنئي)

#### من فتاوى الفقهاء \*

\* لا فرق في المؤنة بين ما يصرف عينه فتتلف مثل المأكول والمشروب ونحوهما، وبين ما ينتفع به مع بقاء عينه مثل الظروف والفروش ونحوها. فإذا احتاج إليها في سنة الرّبح [تعليقة السيد الحكيم: أو في غيرها إذا كان من شأنه ادّخارها لوقت الحاجة كالفراش الذي يحتاج إليه لضيوفه ونحوه من أواني ومعدّات أخرى] يجوز شراؤها من ربحها، وإن بقيت للسنين الآتية أيضاً.

\* المناط في المؤنة ما يصرف فعلاً لا مقدارها، فلو قبَّر على نفسه لم يحسب له، كما أنّه لو تبرّع بها متبرّع لا يستثنى له مقدارها على الأحوط، بل لا يخلو عن قوّة.

\* إذا لم يحصل له ربح في تلك السنة وحصل في السنة اللّاحقة لا يخرج مؤنتها من ربح السنة اللّاحقة.

\* (العروة الوثقي، ج 4، السيّد اليزدي ﷺ، وافق عليها سائر المراجع الذين وردت فتاواهم في هامش العروة، ط: مؤسسة النشر الإسلامي – قم المقدّسة)

## من توجيهات شيخ الفقهاء العارفين، الشيخ بهجت على الستاذُك علمُك، والمعلّم واسطة

| <br>إعداد: مازن حمّودي |  |
|------------------------|--|
|                        |  |

باقةٌ من توجيهات شيخ الفقهاء العارفين، الشيخ بهجت رضي في تبيان السبيل إلى بلوغ الكمال، والأمان من النواقص والمحن، تليها إجاباته على مجموعة من أسئلة المؤمنين حول معرفة الله تعالى، والقرب منه، والصلاة، وتمتين العلاقة بالمعصومين عليني المعلقة .

إنّ من يتيقّن ويعتقد بالخالق والمخلوق، ويرتبط ويعتقد بجميع الأنبياء والأوصياء صلوات الله عليهم، ولديه توسّل إعتقادي بهم، وينبعث في حركاته وسكناته وفق توجيهاتهم، ويُخلي قلبه في العبادات عمّا سوى الله، ويأتي بالصلاة –والتي هي الأساس وكلّ شيء تابع لها – فارغ القلب، ويتبّع في المشكوكات إمام العصر على : أي يخالف كلّ من يراه الإمام محالفاً له، ويوافق من يراه الإمام موافقاً له، ويلعن من يلعنه الإمام، ويترحّم على من يترحّم عليه الإمام، ولو على سبيل الإجمال، إنّ شخصاً كهذا لن يفتقد أيّ كمال، ولن ينال أيّ وزر أو وبال.

\*\*\*

س: نرجو أن تبيّنوا لنا جملة مختصرة نافعة بليغة حول الصلاة لتكون نصب أعيننا.

ج: باسمه تعالى: من البيانات العالية في فضيلة الصّلاة، يقع في المرتبة العليا الكلام المعروف عن المعصوم عليه: «الصلاة معراجُ المؤمن»، وقد ذكروه عليه للذين يمتلكون اليقين بصدق هذا البيان، ويستمرّون في طلب هذا المقام العالي، ولم يتجاوزوا البقينيات.

س: ما الذي يجب أن نفعله لكي نؤدّي الواجبات الإلهيّة وخاصة الصلاة بخشوع؟

ج: التوسّل الحقيقي بإمام الزمان على في أوّل الصلاة، من أجل تأدية العمل بالتّمام والكمال المطلق.

س: ما هو طريق معرفة الله تعالى؟ تفضّلوا ببيان ذلك إذا أمكن. ج: طريق معرفة الله معرفة النّفس، فنحن نعرف بأنّنا لم نَصنع [نخلق] أنفسنا، ولا يمكننا ذلك، والآخرون إن كانوا مثلنا فهم لم يخلقوا أنفسهم كما لم يخلقونا نحن أيضاً، ولا يمكنهم ذلك. فالذي خلقنا إذن قادرٌ مطلق وهو الله، وطريقُ قربه «شكر المُنعم» من خلال طاعته، والمشقّة في ذلك إنّما تقع ابتداءً، ولا يمضي الكثير حتى يصبح [الأمر] لطالبي قربه أحلى من كلّ حلاوة.

س: كيف نقوّي العلاقة مع أهل البيت عليه وبالخصوص مع صاحب العصر عجّل الله تعالى فرجه الشريف؟

ج: طاعة الله بعد معرفته، توجِبُ حبّه تعالى، وحبَّ من يحبّه من الأنبياء والأوصياء، وأحبُّهم إليه محمّدٌ وآله، وأقربهُم منّا صاحب الأمر على المراكبية المراكب

س: ما الذي نفعله لمعالجة الغضب وتوتّر الأعصاب؟

ج: الإكثار من الصلوات: «أللهم صلّ على محمّد وآل محمّد»، مع الإعتقاد الكامل بها.

س: ما هو أفضل ذِكر؟

ج: أرقى ذِكر بنظر العبد الحقير هو «الذكر العَمَلي»، أي «ترك المعصية في الإعتقاد والعمل» فكلّ شيء يحتاج إلى هذا، بينما هو لا يحتاج إلى شيء، وهو مولّد الخيرات.

س: إنّى مصمّم على نيل القرب الإلهي، تلطّفوا بإرشادي. أفلا
 يحتاج هذا الأمر إلى أستاذ؟

ج: الأستاذ هو العلم، والمعلّم [مجزد] واسطة. إعمل بمعلوماتك ولا تضع المعلومات تحت قدميك، فذلك كاف: «مَن عمل بما علم، ورّثه الله علم ما لا يعلم».

﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَّهُمْ شُبُلَنَا . . ﴾ العنكبوت: ٦٩. إذا رأيت أن الأمر لم يتحقق، فاعلم أنّك لم تعمل بذلك. خصّص ساعة في اليوم واللّيلة لأجل العلوم الدينيّة.

س: كيف صح في الدعاء أن يقال: «بحق محمد وآل محمد علله »، وهل لأحد حق على الله تعالى، وما هو، وكيف استحقه؟

ج: حقّهم عليه في تفضيلات الله ثابتٌ بجعل لهم منه تعالى، كما جعل الله تعالى استحقاق الجنّة لمن أطاعه.

## رَسُولُ اللَّه، وَخَاتَمُ النَّبيِّين..



إقرأ في الملف

من أجلك أضعُ البطحاء، وأرفعُ السماء

النُّور الأول.. نور محمّد وعلي صلى الله عليهما وآلهما

بشائر الأنبياء السابقين بنبينا

مولد سرِّ الخلق وسيّد النبيّين عليه

علَّهُ الإيجاد.. بين الناس كأحدهم

إستهلال

الإمام الخميني فأنتن التحقيق

إعداد: خليل الشيخ علي

إعداد: أسرة التحرير

الشيخ جعفر كاشف الغطاء فكالله







## من أجلك أضعُ البطحاءَ وأرفعُ السّماء أنت المُختار، وعندك مستودّع الأنوار

قال أمير المؤمنين علي على الله على الل

لَّا أراد أن يُنشئ المخلوقات ويبتدع الموجوداتِ أقامَ الخلائق في صورةٍ قبل دَحْوِ الأرض ورفع السماوات، ثمّ أفاض نوراً من نور عزّه فلمعَ قبسٌ من ضيائه وسطع، ثمّ اجتمع في تلك الصورة وفيها هيئة نبيّنا على فقال له الله تعالى:

أنت المختار، وعندك مستودَع الأنوار، وأنت المصطفى المنتخب الرِّضا المنتجب المرتضى، من أجلك أضع البطحاء وأرفع السماء وأُجري الماء وأجعل الثواب والعقاب والجنّة والنار.

وأنصب أهل بيتك عَلَماً للهداية وأُودعُ أسرارهم في سرِّي، بحيث لا يشكل عليهم دقيق ولا يغيب عنهم خفيّ، وأجعلهم حُجَّتي على بريَّتي، والمنبِّهين على قدْري، والمطَّلعين على أسرار خزائني. ثمّ أخذ الحقُّ سبحانه عليهم الشهادة بالربوبيّة والإقرار بالوحدانية وأنَّ الإمامة فيهم، والنُّور معهم، ثمّ إنّ الله أخفى الخليفة في غيبه، وغيَّبها في مكنون علمه، ونصب العوالم وموج الماء وأثار الزَّبدَ وأهاج الدخان، فطفا عرشُه على الماء.

ثمّ أنشأ الملائكة من أنوارٍ أبدعها، وأنواعٍ اخترعها، ثمّ خلق الأرض وما فيها. ثمّ قرنَ بتوحيده نبوّة نبيّه محمّد على وصفيّه، وشهدت السماواتُ والأرض والملائكة والعرش والكرسيّ والشمس والقمر والنجوم وما في الأرض له بالنّبوة، فلمّا خلق آدم أبان للملائكة فضلَه وأراهم ما خصّه به من سابق العلم، وجعله محراباً وقِبلةً لهم، وسجدوا له.

ثمّ بيَّن لآدم حقيقة ذلك النُّور، ومكنون ذلك السرّ، فلمّا حانت أيّامه أودعه شيئاً، ولم يزل يُنقل من الأصلاب الفاخرة إلى الأرحام الطاهرة، إلى أن وصل عبد المطّلب ثمّ إلى عبد الله ثمّ إلى نبيّه على، فدعا النّاس ظاهراً وباطناً، ونَدَبَه مرّاً وعلانية، واستدعى الفهوم إلى القيام بحقوق ذلك السرّ المودّع في الذرّ قبل النسل، فمن وافقه قبسٌ من لمحات ذلك النّور، واهتدى إلى السرّ وانتهى إلى العهد المودّع، ومَن غمرته الغفلة وشغلته المحنة فاستحقّ البُعد.

ثمّ لم يزل ذلك النور ينتقل فينا ويتشعشعُ في غرائزنا، فنحن أنوار السماوات والأرض وسُفن النجاة، وفينا مكنون العلم وإلينا مصير الأمور، وبمهديِّنا تُقطَع الحُجج، خاتمة الأئمة، ومُنقذ الأُمَّة، ومنتهى النُّور، فلْيَهْنَ مَن استمسك بعروتنا، وحُشر على محبِّتنا».

(السيد حامد النقوي، خلاصة عبقات الأنوار: ج ٤، ص ٢٠٠؛ وانظر: الميرجهاني، مصباح البلاغة(مستدرك نهج البلاغة): ج ١، ص ٦٢ - ٦٥)

ji<mark>n\_\_\_\_\_\_ii</mark>

# النّورُ الأوّل.. نورُ محمّد وعليّ صلّى الله عليهما وآلهما النّورُ الأوّل.. نورُ محمّد وعليّ صلّى الله عليهما وآلهما

\_\_\_\_\_ الإمام السيّد الخميني قدُّس سرّه \_\_\_\_

«لولا نحن، ما خلق الله آدم هُ ولا حوّاء ولا الجنّة والنار، ولا السماء والأرض، فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سبقناهم إلى معرفة ربّنا وتسبيحه وتهليله وتقديسه؟». الرّسول الأعظم هُ نسجن أنفسنا في ظلمات الجهل برسول الله هُ وأهل البيت هُ (الحقيقة المحمّديّة) إذا لم نكسر طوق الحصار الذي يريدنا أن لا نبدأ بدراسة السيرة ومدارج العظمة المحمّديّة إلّا من غار «حراء».. أمّا مرحلة ما قبل الخلق فهي في المنهج الماديّ وغَزْوه الثّقافي، وفي المنهج المهجين الإلتقاطيّ «حديث خرافة»، أو «غيبٌ مغيّب» بذريعة فرْية أنَّ الواقع هو «عالم الشّهادة»!

ما يلي، نصُّ لعبد الله المسدَّد الإمام السيِّد الخميني رضوان الله تعالى عليه، حول روايتين من مئات الرِّوايات «المغيّبة» حول مرحلة ما قبل الخلق.

قال الإمام الخميني على المصباح الهداية): في (الكافي) الشريف، عن أحمد بن علي بن محمّد بن عبد الله بن عمر بن علي بن أبي طالب على عن أبي عبد الله، على الله على الله كان إذ لا كان، فخلق الكان والمكان، وخلق الأنوار، وخلق نور الأنوار الذي نُوِّرت منه الأنوار، وهو النور وأجرى فيه من نوره الذي نُوِّرت منه الأنوار، وهو النور الذي خلق منه محمّداً وعليّاً، فلم يزالا نورين أوّلين، إذ لا شيء كُوِّن قبلهما، فلم يزالا يجريان طاهرَين مُطهَّرَين في الأصلاب الطاهرة حتى افترقا في أطهر طاهرَين؛ في عبد الله وأبي طالب». صدق ولي الله عليه.

ولسنا بصدد شرح الحديث الشريف؛ فإنّ شرحه مع عدم كونه في عهدة مثلي طويلُ الذيل؛ ولكن نشير إلى بعض إشاراته التي تشير إلى مقصودنا.

فنقول، وبالله التوفيق: لعلّ قوله هذ: «كان إذ لا كان» إشارة إلى تقدُّمه -تعالى شأنه- بالحقيقة على الموجودات، والآن كما كان؛ كما قال جنيد البغدادي حين سمع كان الله ولم يكن معه شيء: الآن كما كان. وفي (توحيد) صدوق الطائفة: «إنّ الله، تبارك وتعالى، كان لم يزل بلا زمان ولا مكان؛ وهو الآن كما كان».

وقوله: «فخلق الكان والمكان» إلى قوله: «منه الأنوار»



إشارةٌ إلى ترتيب أمّهات مراتب الوجود من النّازل إلى الصاعد.

فإنّ «الكان» و «المكان» هو الكائنات والمكانيّات الطبيعيّة والأجرام السماويّة والأرضيّة، أو مطلق ما ظهر في عالم الطبيعة، وكان طالعاً عن بحر الهيولى المظلمة حتى يشمل النفس التي هي بذاتها من عالم الأنوار ولكنّها طالعة من مطلع المادّة، ظاهرةٌ في الكائنات النازلة.

و «الأنوار» هي العالم التعقلي بقضّها وقضيضها؛ أو هو [العالم التّعقّلي] مع العالم النّقفسي باعتبار أصل حقيقتها التي هي الأنوار.

وإيّاك وأن تفهم من «الإجراء» ما هو المتفاهم العرفي منه، كجَريان النور الحسّي في المستنيرا بل هو بمعنى الظّهور والإحاطة القيّوميّة؛ كما لا يكون «النور» هو النُّور الحسّي.

و«نور الأنوار» هو الفيض المنبسط والوجود المطلق الذي منه الحقائق العقليّة وغيرها، والعوالم الصاعدة والنازلة. وتخصيص خلق «الأنوار» منه بالذّكر، مع أنّ جميع مراتب الوجود منه، للتّناسب الواقع بينهما؛ أو

لكون العقل أوَّلَ ظهور المشيئة المطلقة؛ أو لأنَّ صدور الكائنات لا يحتاج إلى الذِّكر بعد ذكر صدور الأنوار منه؛ فإن صدور الأنوار إذ كان من شيء، كان صدور الأكوان منه أيضاً بحسب ترتيب سلسلة الوجود وقوسَى النُّزول والصعود.

والضمير المجرور في قوله: «وأَجرى فيه» إمّا راجعٌ إلى الكان والمكان، وفيه إشارةٌ لطيفةٌ إلى ظهور نوره في السماوات والأرض كما قال تعالى ﴿ٱللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ .. ﴾ النور: ٣٥، وإمّا راجعٌ إلى الأنوار إشارةً إلى أنَّ المقيّدات التي هي الأنوار عينُ المطلق الذي هو نورُ الأنوار.

ويُمكن أن يكون راجعاً إلى نور الأنوار. فعلى هذا، يكون المراد من نور الأنوار هو العقل المجرّد الأوّل؛ ومن الأنوار النفوس الكلّية؛ أو هي مع سائر العقول غير العقل الأوّل. ويكون المراد من نوره الذي نوّرت منه الأنوار هو الفيضُ المنبسط. وهذا مناسبٌ للعبارة من جهتين:

الأولى: نسبةُ الخلْق إلى نور الأنوار. وقد عرفت مراراً أنّه من عالم الأمر، لا الخلق، وإن أُضيف إليه أحياناً كما في الحديث الشريف المتقدّم ذكره.

الثانية: إضافةُ «النّور» إلى ذاته تعالى في قوله: «وأجرى فيه من نوره». فإنّها إشارة إلى اتّحاد الظاهر والمُظهر؛ وإن جاز إضافة نور سائر الأنوار إلى ذاته تعالى أيضاً باعتبار، لكنَّ الأنسب ذلك.

وإيّاك وأن تفهم من «الإجراء» ما هو المتفاهم العرفيّ منه، كجريان النور الحسّي في المستنير! بل هو بمعنى الظَّهور والإحاطة القيّوميّة؛ كما لا يكون «النور» هو النُّور الحسّي.

وقوله ﷺ: «وهو النُّور الذي خلق منه محمّداً ﷺ وعليّاً ﷺ» أي من نور الأنوار الذي هو الوجود المنبسط -الذي قد عرفت أنّه الحقيقة المُحمَّدية والعَلَويّة بنحو الوحدة واللا تعيُّن – (عند) خلق نورهما المقدّس، وهذا صريح في ما ذكرنا. فتفكّر فيه حتى تنفتح عليك الأسرار.

وقوله هِ : «فلم يزالا نورَين أوّلين إذ لا شيء كُوّن قبلهما» يعني به أنَّ نورهما المقدّس المُنشأ من نوره، هو العقل المجرّد المقدّم على العالم الكون.

وقوله على: «فلم يزالا..» إلى آخره، إشارة إلى ظهوره في العوالم النّازلة، من صُلب عالم الجبروت إلى بطن عالم الملكوت السفلى؛ ومن صُلبه إلى بطن عالم الملك؛ ثمّ نظهر في خلاصة العوالم ونسختها الجامعة، أي الإنسان الذي هو أبو البشر؛ وانتقل منه إلى أن يفترق في أطهر طاهرين، عبد الله وأبي طالب الله.

والسرُّ في التعبير عن كلّ عالم صاعد بالنسبة إلى الهابط منه بـ «الصَّلب»، وعن كل عالم نازل بالنسبة إلى الصاعد منه بـ «البطن» في التعبير عن كلّ عالم صاعد إلى التفصيل. (مصبح الهداية إلى الحلافة والولاية: ص ١٠٠٠ الشكاة الثانية، المسبّح الثاني، مطلع ٢)

وأمّا الذي يشاهد الكثرة بلا احتجاب عن الوحدة، ويرى الوحدة بلا غفلة عن الكثرة، فيُعطي كلّ ذي حقّ مقه، فهو مظهر «الحكم العدل» الذي لا يتجاوز عن الحدّ، وليس بظلّام للعبيد، فحكم تارةً بأن الكثرة متحقّقة، وتارةً بأنّ الكثرة هي ظهور الوحدة. كما نُقِل عن المتحقّق بالبرزخيّة الكبرى والفقير الكل على المولى والمرتقي بـ ﴿.. قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدُنى ﴾ النجم: ٩، المصطفى المرتضى المجتبى، بلسان أحد الأئمّة: «لنا مع الله حالات هو هو، ونحن نحن، وهو نحن، ونحن هو». (مصباح المدابة إلى الحلافة والولاية: ص ١١٤، المشكاة الثانية، الصباح الثاني، مطلع ٢)

• ومما يرشدك إلى ما ذكرنا حقّ الإرشاد، ويهديك كمال الهداية إلى طريق السّداد، ما حدّثه صدوق الطائفة،

.. فنوديتُ: يا محمد، أنت عبدي، وأنا ربُّك، فإيّاي فاعبُد؛ وعليَّ فتوكّل. فإنّك نوري في عبادي، ورسولي إلى خلقي، وحجّتي على بريّتي. لك ولمن تبعك خلقتُ جنّتي؛ ولمن خالفك خلقتُ ناري؛ ولأوصيائك أوجبتُ كرامتي؛ ولشيعتهم أوجبتُ ثوابي.

رضوان الله عليه، في (عيون أخبار الرضا هي بإسناده عن مولانا وسيّدنا عليّ بن موسى الرضا، عليه آلاف التحية والثناء، عن آبائه عن عليّ بن أبي طالب هي ، قال:

• قال رسول الله على: «ما خلق الله أفضل منيّ، ولا أكرم عليه منيّ، قال عليٌّ الله فقلتُ: يا رسول الله، فأنتَ أفضلُ أم جبرئيل؟

فقال على: يا على، إن الله تبارك وتعالى، فضّل أنبياءه المرسلين على ملائكته المقرّبين، وفضّلني على جميع النبيّين والمرسلين. والفضلُ بعدي لك يا علي، وللأئمة من بعدك. وإنّ الملائكة لَخُدّامُنا وخُدّام محبّينا. يا عليّ، ﴿ اللّذِينَ عَامَنُوا فَكُرُ مَعَرُ مَ مَعُ مُ وَيُؤُمِنُونَ بِهِ عَلَيْ مَ وَيُوَمِنُونَ بِهِ عَلَيْ مَا مَنُوا فَلَا فَلَا يَعليّ، لولا يَحْوَنَ بِحَمَّدِ رَبِّهِم وَيُؤُمِنُونَ بِهِ عَلَيْ مَا مَنُوا فَلَا فَلَا يَعليّ، لولا نحون ما خلق الله آدم على ولا حوّاء ولا الجنة والنار، ولا السّماء والأرض، فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سبقناهم إلى معرفة ربّنا وتسبيحِه وتهليلِه وتقديسه؟ لأنّ أوّل ما خلق الله عزّ وجلّ أرواحنا فأنطقها بتوحيده وتمجيده، ثمّ خلق الملائكة، فلمّا شاهدوا أرواحنا نوراً واحداً استعظمت أمرنا، فسبّحنا لتعلم الملائكة بتسبيحنا ونزّهته عن صفاتنا.

فلمّا شاهدوا عِظَم شأننا هلَّلنا، لتعلمَ الملائكةُ أنْ لا إله إلّا الله، وأنّا عبيدٌ -ولسنا بالآلهة يجب أن نعبد معه، أو دونه- فقالوا: «لا إله إلّا الله».

فلمّا شاهدوا كِبَر محلّنا، كبَّرْنا، لتعلمَ الملائكةُ أنَّ الله تعالى أكبرُ من أن يُنال عِظَم المحلّ إلّا به.

فلمّا شاهدوا ما جعله اللهُ لنا من العزِّ والقُوّة، قلنا «لا حول ولا قوّة إلّا بالله» لتعلمَ الملائكة أنْ لا حول لنا ولا قوّة إلّا بالله.

فلمّا شاهدوا ما أنعم الله به علينا وأوجبه لنا من فرض الطاعة، قلنا: «الحمد لله» لتعلم الملائكة ما يحقّ لله

تعالى ذكره علينا من الحمد على نعمه، فقالت الملائكة: «الحمد لله».

فبنا اهتدَوْا إلى معرفة توحيد الله عز وجل، وتسبيحِه وتهليله وتحميده وتمجيده.

يا ربِّ ومن أوصيائي؟ فنُوديت يا محمد، أوصياؤك المكتوبون على ساق العرش. فنظرتُ، وأنا بين يدَي ربِّي جلّ جلالُه، إلى ساق العرش؛ فرأيتُ اثني عشر نوراً، في كلّ نور سطرٌ أخضر عليه اسمُ وصيً من أوصيائي، أوّلُهم عليُّ بنُ أبي طالب وآخرُهم مهديُّ أُمّتي.

ثمّ، إنّ الله، تبارك وتعالى، خلق آدم ﷺ فأودعنا صلبَه؛ وأمر الملائكة بالسجود له تعظيماً لنا وإكراماً. وكان سجودهم لله عزّ وجلّ عبودية، ولآدم إكراماً وطاعةً لكوننا في صلبه. فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سجدوا لآدم كلُهم أجمعون؟

وإنّه لمّا عُرِج بِي إلى السّماء، أذّن جبرئيل هُمْ مثنى مثنى، وأقام مثنى مثنى. ثمّ قال لي: تقدّم، يا محمّد. فقلتُ له: يا جبرئيل، أتقدّم عليك؟ فقال: نعم. إنّ الله تبارك وتعالى فصّلَ أنبياء على ملائكته أجمعين، وفضّلك خاصّة. قال: فتقدّمت، فصلّيتُ بهم، ولا فخر. فلمّا انتهيتُ إلى حُجُبِ النّور، قال لي جبرئيل: تقدّم، يا محمّد. وتخلّف اجبرئيل عنيّ. فقلتُ: يا جبرئيل، في مثل هذا الموضع تفارقُني؟ فقال: يا محمّد، إنّ انتهاءَ حدِّي الذي وضعَني اللهُ عزَّ وجلّ فيه، إلى هذا المكان، فإنْ تجاوزته احترقَت أجنحتي بتعدِّي الله من حدود ربي جلّ جلالُه. فزخ بي في النور زخةً (فَزَجَّ بي في النور زجّةً) حتى انتهيتُ إلى ما شاء الله من علو مُلكِه. فنوديت: يا محمّد. فقلتُ: لبيك ربي وسَعديك، تباركتَ وتعاليت. فنُوديت: يا محمّد، أنت عبدي، وأنا ربُّك، فإيّاي فاعبُد؛ وعليَّ فتوكَّل. فإنّك نوري في عبادي، ورسولي إلى خلقي، وحُجّي على بريّتي. لك ولِمن تبعك خلقتُ جنّي؛ ولِمن خالفك خلقتُ ناري؛ ولأوصيائك أوجبتُ كرامتي؛ ولشيعتِهم أوجبتُ ثوابي.

فقلت: يا ربِّ ومَن أوصيائي؟ فنوديت يا محمّد، أوصياؤك المكتوبون على ساق العرش. فنظرت، وأنا بين يدَي ربيّ جلّ جلالُه، إلى ساق العرش؛ فرأيت اثني عشر نوراً، في كلّ نورٍ سطرٌ أخضر عليه اسمُ وصيٍّ من أوصيائي، أوّلُهم عليُّ بن أبي طالب وآخرُهم مهديُّ أُمّتي.

فقلت: يا ربّ، هؤلاء أوصيائي بعدي؟ فنوديت: يا محمّد، هؤلاء أوليائي وأحبّائي وأصفيائي وحُججي بعدك على بريّتي، وهم أوصياؤك وخلفاؤك وخير خلقي بعدك. وعزّتي وجلالي، لأظهرنَّ بهم ديني، ولأعلينَّ بهم كلمتي، ولأطهِّرنَّ الأرض بآخرِهم من أعدائي. ولأملِّكنَّه مشارقَ الأرض ومغاربها، ولأعلينَّ بهم كلمتي، ولأذلِّلن له السّحاب الصّعاب، ولأرقينه في الأسباب، ولأنصرنَّه بجندي ولأمدنَّه بملائكتي حتى يعلن دعوتي ويجمع الخلق على توحيدي. ثمّ، لأديمن مُلكه، ولأدوالن الأيام بين أوليائي إلى يوم القيامة».

## «..يَعْرِفُونَهُ، كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ ..»

## ﴿..وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي ٱسْمُهُ وَأَخْمَدُ .. ﴾

## بشائرُ الأنبياء السابقين بنبيّنا عَلَيْكَ

\_\_\_\_\_إعداد: خليل الشيخ على\_\_\_\_

في مقدّمة رسالته العمليّة كتب المرجع الديني الشيخ الوحيد الخراساني:

لقد بشّرت الكتب السماوية والأنبياء السابقون على بنبيّنا محمّد على، ومع أنّ أتباعهم حرَّفوا كُتبَهم لكي لا يبقى أثرٌ لتلك البشارة، لكنّ المتأمِّل في ما بقي منها تنكشفُ لُه الحقيقة. ونكتفي منها بنموذجين:

الأول: جاء في التوراة -سِفر التثنية- الإصحاح ٣٣: «وهذه هي البركة التي بارك بها موسى رجلُ الله بني إسرائيل قبل موته فقال: جاء الربّ من سيناء، وأشرق لهم من سعير، وتلألأ من جبل فاران، وأتى من ربوات القدس، وعن يمينه نار شريعة لهم». و «سيناء» محل نزول الوحي على نبيّ الله موسى، و «سعير» محلُ بعثة نبيّ الله عيسى، و «فاران» الذي يتلألأ بنور الله تعالى، هي جبال مكّة المكرّمة التي تلألأت بنور نبوّة محمّد على .

• وفي سفر التكوين، الإصحاح ٢١، عن إسماعيل وأمّه هاجر: «وكان الله مع الغلام فكبر. وسكن في البريّة وكان ينمو رامي قوس. وسكن في بريّة فاران. وأخذت له أمّه زوجةً من أرض مصر». ففاران هي مكّة التي سكنها إسماعيل وأبناؤه، ومَن تلألاً من جبل فاران وعن يمينه نارُ شريعةٍ لهم، هو السّراج المنير الذي أرسله الله من جبل حراء ليُضيء سماء العالم بنور هداية القرآن،

في التوراة: «جاء الربّ من سيناء ".." وتلألأ من جبل فاران، وأتى من ربوات القدس، وعن يمينه نار شريعة لهم». و«فاران» الذي يتلألاً بنور الله تعالى، هي جبال مكة المكرّمة التي تلألأت بنور نبوّة محمّد صلّى الله عليه وآله

ويحرق الكَفر والنفاق بنار عضب القهّار ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلۡكُفَّارَ وَٱلۡمُنَافِقِينَ.. ﴾ التوبة:٧٧؛ التحريم:٩.

• وفي التوراة -سفر حيقوق النبيّ- الإصحاح الثالث: «الله جاء من تيمان، والقدّوس من جبل فاران. سلاه. جلاله غطّى السماوات. والأرضُ امتلأت من تسبيحه. وكان لمعان كالنّور. له من يده شعاع. وهناك استتار قدرته».

فبظهوره على حدث ذلك الدويُّ في العالم من جبال مكّة بصوت: «سبحان الله، والحمدُ لله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر»، وانتشر في العالم ترديدُ المسلمين في صلواتِهم: «سبحان ربّي العظيم وبحمده» و «سبحان ربّي الأعلى وبحمده».

الثاني: جاء في إنجيل يوحنًا، الإصحاح الرابع عشر: (١٥) «إن كنتم تحبونني فاحفظوا وصاياي. (١٦) وأنا أطلب من الأب فيُعطيكم مُعَزِّياً آخر ليمكُثَ معكم إلى الأبد».

وفي الإصحاح الخامس عشر: (٢٦) «ومتى جاء المُعَزِّي الذي سأرسله أنا إليكم من الأب روح الحقّ الذي من عند الأب ينبثق، فهو يشهد لي».

وقد ورد في النسخة الأصليّة اسم النبيّ الذي وعدهم عيسى بأنّ ربّه سوف يرسله «بارقليطا» أو «بركليتوس» وترجمتُها المحمود والأحمد، ولكن المترجمين غيَّروها إلى «المعزّي»! وهذه الحقيقة ظهرت في (إنجيل برنابا)، فقد جاء في الفصل الثاني عشر بعد المائة: (١٣) «فاعلم يا برنابا أنّه لأجل هذا يجب التحفّظ، وسيبيعُني أحدُ تلاميذي بثلاثين قطعةٍ من نقود (١٤) وعليه فإنيّ على يقين من أنَّ من يبيعُني يُقتَل باسمي (١٥) لأنّ الله سيُصعِدُني من الأرض، وسيغيّر منظر الخائن حتى يظنُّه كلُّ أحدٍ إيّاي (١٢) ومع ذلك فإنّه لمّا يموت شرَّ ميتة، أمكثُ في ذلك العار زمناً طويلاً في العالم (١٧) ولكنْ متى جاء محمَّدٌ رسولُ الله المقدّس تُزالُ عني هذه الوصمة».

الله أنا إليكم ".." فهو يشهد لي». فا سأرسله أنا إليكم ".." فهو يشهد لي». فا سأرسله أنا إليكم ".." فهو يشهد لي». فا سفاما في النسخة الأصليّة من الإنجيل أنّ اسم النبيّ الموعود: «بارقليطا» أو «بركليتوس» أنه، ومحمّدٌ وترجمتُها المحمود والأحمد، ولكن فاه وقال: المترجمين غيّروها إلى «المعزّي»!

• وقد جاءت البشارة بعنوان «محمّد رسول الله» في فصول من هذا الإنجيل. منها: ما جاء في الفصل التاسع والثلاثين: (١٤) «فلمّا انتصب آدم على قدّميه رأى في الهواء كتابةً تتألّق كالشّمس نصُّها لا إلهَ إلّا الله، ومحمّدٌ رسول الله (١٥) ففتح حينئذ آدمُ فاه وقال: أشكرُك أيّها الرّب إلهي، لأنّك تفضّلتَ فخلقتني (١٦) ولكن أضْرعُ إليك أن تُنبئني

ما معنى هذه الكلمات: محمّدٌ رسولُ الله (١٧) فأجابَ الله: مرحباً بك يا عبدي آدم (١٨) وإنيّ أقول لك إنّك أوّلُ إنسانِ خلقت».

- ومنها: ما جاء في الفصل الواحد والأربعين: (٣٠) «لمّا التفتَ آدم رأى مكتوباً فوق الباب: لا إله إلّا الله، محمّدٌ رسولُ الله».
- ومنها: ما جاء في الفصل السادس والتسعين: (١١) «حينئذ يرحمُ اللهُ ويُرسِلُ رسولَه الذي خلق كلَّ الأشياء لأجلِه (١٢) الذي سيأتي من الجنود بقوَّة، وسيبيد الأصنام وَعَبَدَةَ الأصنام (١٣) وسينتزع من الشيطان سلطته على البشر (١٤) وسيأتي برحمة الله لخلاص الذين يُؤمنون به (١٥) وسيكون مَن يؤمنُ بكلامه مباركاً».

#### \* ويكفي لإثبات بشارات التوراة والإنجيل بنبيّنا محمّد على:

- ١- أنّه دعا اليهود والنصارى وحكّامهم وأحبارهم ورهبانهم وقساوستَهم إلى الإسلام، وأعلن رفضه لعقيدة النهود: ﴿.. إِنَ اللّهِ .. ﴾ التوبة: ٣٠، ولعقيدة النّصارى: ﴿.. إِنَ اللّهَ ثَالِثُ ثَلَاعَةٍ .. ﴾ المائدة: ٧٣.
- ٢- وأعلن بكلّ صراحة بأنّه هو الذي بشّرت به التوراة والإنجيل ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيّ ٱللَّوْرِيةِ وَٱلْإِنجِيلِ .. ﴾ الأعراف:١٥٧، ﴿ وَإِذْ قَالَ

عِسَى آبَنُ مَرْيَمَ يَنَبَيْ إِسْرَهِ يِلَ إِنِي رَسُولُ ٱللّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقًا لِمّا بَيْنَ يَدَى مِنَ ٱلنَّوْرَئِةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنَ بَعْدِى ٱسْمُهُو آحَمُد .. الصف: ٦، فهل كان يُمكنه الإعلان عن هذه الدعوى، وهو غيرُ صادق فيها، أمام أولئك الأعداء الذين كانوا ينتهزون الفرصة للقضاء عليه حتى لا يفقدوا موقعيتهم المادية والمعنوية؟

\*إنّ الأحبارَ والقساوسة، وعلماء اليهود والنّصارى وسلاطينَهم الذين توسّلوا بكلّ الوسائل للوقوف أمامه، وبذلوا جميع جهودهم للتصدّي له، ورجعوا خائبين مُندَحرين حتّى في الحرب والمباهلة، كيف سكتوا في مقابل هذه الدّعوى المدمّرة، وعجزوا عن مواجهتها وإبطالها؟

﴿ اللَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيّ الْأُمِّ َ اللَّذِي يَجِدُونَ هُ، مَكُنُوبًا عِندَهُمْ فِي اللَّهِ وَالْإِنجِيلِ .. ﴿ الأعراف ١٥٧٠ اللَّحبار والقساوسة ، وسلاطينهم ، توسّلوا الله مكلّ الوسائل للتصدّي لرسول الله ، لكنّهم سكتوا وعجزوا عن ردّ دعواه صلّى الله عليه وآله بأنّه هو المبشّر به في كُتُبهم ، وهذا برهانٌ قاطعٌ على ثبوتِ تلك وهذا برهانٌ قاطعٌ على ثبوتِ تلك

\* إن هذا السكوت الفاضح من علماء اليهود والنصارى وأمرائهم، وذلك الإدّعاء الواضح منه بيه برهان قاطع على ثبوت تلك البشارات في ذلك الزّمان، وأنّهم لم يجدوا بعد ذلك بُدّاً من تحريف الكُتُب، حفظاً لما بأيديهم من حطام الدنيا، وحبّاً للجاه والمقام بين الناس، كما يحدّثنا عن ذلك قسيّسٌ أسلم في كتابه (أنيس الأعلام)، وخلاصة كلامه: «إنّي وُلدت بين كنائس «أرومية»، وفي أواخر أيّام دراستي صرت خادماً عند أحد كبار طائفة الكاثوليك، وكان يحضر درسه أربعمائة أو خمسمائة مستمع، وذات يوم كان التلاميذ يتباحثون في ما بينهم في غياب الأستاذ، وعندما دخلت عليه سألني: في أي شيء كانوا يبحثون؟ قلت له: في معنى كلمة (الفارقليط). فسألني عن آراء المتباحثين فأخبرتُه، فقال: الحق غير ما قالوه! ثم أعطاني مفتاح صندوق كنت أتصور أنّه صندوق فيه كنز له، وقال: في هذا الصُّندوق كتابان، أحدُهما باللّغة السريانيّة والآخر باليونانيّة، وقد كُتبا على رقّ قبل بعثة محمّد، أحضِرهما لي.

\* وعندما أحضرتُهما أراني الجملة التي فيها كلمة (الفارقليط)، وقال: هذا اللّفظ بمعنى أحمد ومحمّد، وقال لي: لم يكن بين علماء المسيحيّة خلافٌ في معنى هذا الإسم قبل بعثيّه، لكنّهم بعد بعثته حرّفوا إسمه!

\* سألتُه عن دين النصاري، فقال: هو منسوخ، وطريق النّجاة منحصرٌ باتّباع محمّد عله!

\* سألتُه: لم لا تُظهر ذلك؟ فقال: إذا أظهرتُ ذلك سوف يقتلونني. عندها بكينا كِلانا معاً، ثمّ سافرتُ بهذا الزّاد الذي تزوّدتُه من أستاذي إلى بلاد المسلمين!».

وكانت مطالعة ذينك الكتابين كافية لإحداث تحوّل في عقيدة ذلك القسّيس، وبعد تشرّفه بالإسلام ألّف كتابه (أنيس الأعلام) في بطلان دين النصارى، وأنّ الدين الحقّ هو الاسلام، وكتابه يدلّ على تتّبعه وتحقيقه في التوراة والإنجيل.

(الشيخ وحيد الخراساني، منهاج الصالحين: ج ١، ص ١٢٢ - ١٢٧)



## مولدُ سرِّ الخلق وسيّد النبيّين عَالَيْكَ قراءة في الرّوايات التاريخيّة

\_\_\_\_\_ إعداد: أسرة التحرير \_\_\_\_\_

بين يدَي القارىء الكريم، مختاراتٌ من ثلاثة مصادر مرجعيّة مشهورة، هي (مروج الذهب) للمسعودي، و(الطبقات الكبرى) لابن سعد، و(الأمالي) للشيخ الصدوق. والمحور في هذه النصوص هو أجواء مولد سيّد النبيّين على وما يرتبط بهذا العيد الكونيّ الأوّل.

أولاً: (مُرُوج الذَّهب): الطَّاهرُ المطهَّر، الذي اتسعت أعلام نبوّته، وتواترت دلائلُ رسالته، ونطقت الشّهادات له قبل بعثتِه.

#### نسبه الشريف

وهو محمّد بن عبد الله بن عبد المطّلب بن هاشم بن عبد مَنَاف بن قُصَي بن كلاب بن مرّة بن كعب بن لُؤي بن غالب بن فهر بن مالك بن النَّصْر بن كنانة بن خُزيمة بن مدركة بن إلياس بن مُضر بن نزار بن معد «..». وأُمُّه آمنة بنت وَهْب بن عبد مناف بن زهرة «...».

#### كنيةُ الرسول وأسماؤه

وكنيته صلّى الله عليه [وآله] وسلّم: أبو القاسم، وفي ذلك يقول الشاعر:

## لله مِحمَّنْ بَصرَا صفوةٌ \* وصفْوةُ الخلقِ بنوهاشم وصفوة الحصّفوة من هاشم \* محمَّد النورُ أبوالقاسم

وهو محمّد، أحمد، والماحي الذي يمحو الله به الذنوب، والعاقب، والحاشر الذي يحشر الله الناس على عقبه صلّى الله عليه [وآله] وسلّم.

#### تحديدُ المولد

والذي صحَّ من مولده عليه [وآله] الصلاة والسلام، أنّه كان بعد قدوم أصحاب الفيل مكّة بخمسين يوماً، وكان قدومُهم مكّة يوم الإثنين لثلاث عشرة ليلة بقيت من المحرّم سنة ثمانمائة واثنتين وثمانين من عهد ذي القرنين، وكان قدوم أبرهة مكّة لسبع عشرة خلت من المحرّم، ولستً عشرة ومائتين من تاريخ العرب ".." ولسنة أربعين من مُلك كسرى أنو شروان.

#### وفاةً أبيه عبد الله

وكان مولده عليه [وآله] الصلاة والسلام ".." بمكّة، في دار ابن يوسف، ثمّ بعد ذلك بَنتُها الخيزران أمّ الهادي الرشيد مسجداً، وكان أبوه عبد الله غائباً بأرض الشام فانصر ف مريضاً، فمات بالمدينة ورسول الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم حَمْل، وقد تُنوزع في ذلك: فمنهم مَن قال: إنّه مات بعد مولد النبي صلّى الله عليه [وآله] وسلّم بشهر، ومنهم مَن قال: إنّه مات في السنة الثانية من مولده.

ثانياً: (الطبقات الكبرى): بين «وقعة» الفيل وبين مولد رسول الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم خمسٌ وخمسون ليلة.

\* قالت أُمُّه «آمنة بنت وهب»، أنّ رسول الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم لَّا وُلِد «خرج معه نورٌ أضاء له ما بين المشرق إلى المغرب، ثمّ وقع على الأرض معتمِداً على يدَيه، ثمّ أخذَ قبضةً من ترابٍ فقبضها ورفع رأسه إلى السماء. وقال بعضُهم: وُلِد جاثياً على رُكبَتَيه، رافعاً رأسه إلى السماء، وخرج معه نورٌ أضاءت له قصور الشام وأسواقها». \* «عن الأوزاعي عن حسّان بن عطيّة أنّ النبيّ صلّى الله عليه [وآله] وسلّم لمّا وُلِدَ وقع على كفّيه ورُكبتَيه شاخصاً بصرَ ه إلى السماء».

\* لّما ولدت آمنة بنت وهب رسولَ الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم أرسلت إلى عبد المطّلب، فجاءه البشير وهو جالسٌ في الحجْر معه وُلدُه، ورجالٌ من قومه، فأخبره أنَّ آمنة ولدت غلاماً، فَسَرَّ ذلك عبد المطّلب، وقام هو ومَن كان معهُ فدخل عليها، فأخبرتْه بكلِّ ما رأت وما قِيل لها وما أُمرت به، فأخذه عبد المطّلب فأدخله الكعبة وقام عندها يدعو الله ويشكر ما أعطاه، وقال عبد المطلب يومئذٍ:

الحسمادُ لله السندي أعطاني هذا الغلامَ الطيّب الأردانِ قد ساد في المهدِ على الخلمان أُعيينُه بيالله ذي الأركيان من حاسيد من طرب البعنان

### مَن أرضع رسولَ الله صلى الله عليه [وآله] وسلّم، وإخوتُه وأخواتُه من الرّضاعة

\* أوّلُ مَن أرضعَ رسولَ الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم «ثُوَيْبَة» بلبنِ إبن لها يُقال له «مسرُ وح» أيّاماً قبل أن تقدم «حليمة»، وكانت قد أرضعت قبلَه حمزة بن عبد المطّلب، وأرضعتْ بعدَه أبا سَلَمة بن عبد الأسد المخزومي. \* وكان رسول الله على بعد أن هاجر يسأل عن «ثُوَيْبَة» فكان يبعث إليها بالصّلة والكسوة، وكانت خديجة تُكرمها وهي يومئذٍ مملوكة، وطلبت إلى أبي لهب أن تبتاعها منه لتعتقَها فأبي أبو لهب، فلمّا هاجر رسول الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم إلى المدينة أعتقها أبو لهب، وكان رسول الله صلى الله عليه [وآله] وسلّم يبعث إليها بصلة وكسوة، حتى جاءه خبرها أنَّها قد تُوفّيت سنة سبع، مَوْجعَه [حين رجع] من «خَيبر» فقال: ما فعل ابنُها مسروح؟ فقيل ماتَ قبلَها، ولم يبقَ من قرابتِها أحد.

\* قال رسول الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم: «حمزة بنُّ عبد المطّلب أخي من الرّضاعة».

\* كان حمزة بن عبد المطّلب رضيع رسول الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم، أرضعَتْهما امرأةٌ من العرب، كان حمزة مسترضعاً له عند قوم من بني سعد، بن بكر وكانت أم حمزة قد أرضعت رسول الله صلّى الله عليه [وآله] وسلَّم يوماً وهو عند أمِّه حليمة. (محمد بن سعد، الطبقات الكبرى: ج ١، ص ١٠٠ – ١١١)

(مُرُوج الذُّهب): «وفي السنة الأولى من مولده دُفع إلى حليمة بنت عبد الله بن الحارث لتُرْضِعه».

«وكان مولده عليه [وآله] الصلاة والسلام عَامَ الفيل، وكان بين عام الفيل وعام الفِجَار عشر ون سنة، والفِجَار حربٌ كانت بين قيس عَيْلاَن وبني كنانة، استحلّوا فيها القتال في الأشهر الحُرُم، فسمّيت الفِجَار ".."».

#### بطون قریش

وقريش خمسةٌ وعشرون بطناً، وهم: بنو هاشم بن عبد مناف، بنو المطّلب بن عبد مناف، بنو الحارث بن عبد المطّلب، بنو أميّة بن عبد شمس، بنو نَوْفَل بن عبد مناف، بنو الحارث بن فِهْر، بنو أسد بن عبد العُزَّي، بنو عبد الحرب قصي -وهم حَجَبَةُ الكعبة- بنو زهرة بن كلاب، بنو تَيم بن مرّة، بنو مخزوم، بنو يَقَظَة، بنو مرّة، بنو عدي "

بن كعب، بنو سَهْم، بنو جُمَح، وإلى هنا تنتهي قريش البطاح ".." بنو مالك بن حنبل، بنو مُعَيْط بن عامر بن لُؤَي، بنو الأعرم، وهو تَيمْ بى غالب، بنو محارب بن فِهْر، بنو الحارث بن عبد الله بن كنانة، بنو عائذة، وهو خزيمة بن لُؤَي، بنو نباتة، وهو سعد بن لُؤَي "..".

#### قريش تبنى الكعبة

وقد كان السيلُ هَدَم الكعبة، فسُرِق منها لمّا أن هُدُمت غزالٌ من الذّهب وحليٌ وجواهر، فنقضتها قريش، وكان في حيطانها صُورٌ كثيرة بأنواع من الأصباغ عجيبة: منها صورة إبراهيم الخليل في يده الأزلام، ويقابلها صورة إسماعيل ابنه على فرس يُجيز بالناس مُفيضاً، والفاروق قائمٌ على وفدٍ من الناس يقسم فيهم، وبعد هذه الصور صورُ كثيرٍ من أولادهم إلى قصي بن كلاب وغيرهم، في نحو من ستّين صورة، مع كلّ واحدٍ من تلك الصور إلهُ صاحبها، وكيفيّة عبادته، وما اشتهر من فعله.

#### وضع الحجر الأسود

ولمّا بَنَتْ قريشٌ الكعبة ورفعت سَمْكها وتأتّى لها ما أرادت في بنيانها من الخشب الذي ابتاعوه من السفينة التي رمى بها البحرُ إلى ساحلهم، التي بعث بها ملك الروم من القلزم من بلاد مصر إلى الحبشة، للبّنى هنالك له كنيسة، وانتهوا إلى موضع الحجر على ما ذكرنا، وتنازعوا أيّهم يَضَعُه، فاتفقوا أن يرضوا بأوّل مَن يطلع عليهم من باب بني شَيْبة، فكان أوّل مَن ظهر لأبصارهم النبيُّ صلّى الله عليه [وآله] وسلّم من ذلك الباب، وكانوا يعرفونه بالأمين؛ لوقاره وهَدْيِه وصدق اللّهجة، واجتنابه القاذورات والأدناس، فحكّموه في ما تنازعوا فيه، وانقادوا إلى قضائه، فبسط ما كان عليه من رداء، وقيل: كساءٌ طاروني، وأخذ عليه الصلاة والسلام الحَجَرَ فوضعَه في وسطه، ثمّ قال لأربعة رجال من قريش وهم أهل الرّياسة فيهم، والزعماء منهم، وهم: عتبة بن ربيعه بن عبد شمس بن عبد مناف، والأسود بن أهل الرّياسة فيهم، والزعماء منهم، وهم: عتبة بن ربيعه بن عبد شمس بن عبد مناف، والأسود بن عبد العُزّى بن قصي، وأبو حذيفة بن المغيرة بن عمرو بن مخزوم، وقيس بن عبد المللب بن أسد بن عبد العُزّى بن قصي، وأبو حذيفة بن المغيرة بن عمرو بن مخزوم، وقيس بن عبد الطلب عن أسد بن عبد العُزّى بن قصي، وأبو حذيفة بن المغيرة بن عمرو بن مخزوم، وقيس بن عبد الطلب من أحد عليه الصلاة والسلام الحَجَرَ ووضعَه في مكانه وقريشٌ كلّها حضور، وكان ذلك أوّل ما ظهرَ من فعله وفضائله وأحكامه.

فقال قائلٌ ممن حضر من قريش متعجّباً من فعلهم وانقيادهم إلى أصغرهم سنّاً: واعجباً لقوم أهل شرف ورياسة وشيوخ وكهول، عمدوا إلى أصغرهم سنّاً، وأقلّهم مالاً، فجعلوه عليهم رئيساً وحاكماً!! أما واللّاتِ والعزّى لَيَفُو قنّهم سَبْقاً، ولَيَقسمنَّ بينهم حظوظاً وجدوداً، وليكونَنَّ له بعد هذا اليوم شأنً ونبأ عظيم.

\* وكان من بناء الكعبة إلى أن بعثَه الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم خمس سنين، ومن مولده إلى يوم مبعثه أربعون سنة ويوم. (المسعودي، مروج الذّهب: ج ١، ص ٢٧٧ – ٢٨٠)

ثالثاً: (أمالي الصّدوق): المجلس الثامن والأربعون، مجلس يوم الثلاثاء، التاسع من شهر ربيع الأوّل، سنة ثمان وستين وثلاثمائة:

«عن أبي عبد الله الصادق هذ، قال: كان إبليسُ (لعنه الله) يخترق السماوات السبع، فلمّا وُلِد عيسى هذه أبي عبد عن عن ثلاث سماوات، وكان يخترق أربع سماوات، فلمّا وُلِد رسولُ الله على حُجِبَ عن السّبع كلّها، ورُمِيَتِ الشياطين بالنّجوم، وقالت قريش: هذا قيام الساعة الذي كنّا نسمعُ أهلَ الكُتُبِ

يذكرونه، وقال عمرو بن أميّة، وكان من أزجر أهل الجاهليّة: أُنظروا هذه النّجوم التي يُهتدى بها، ويُعرَف بها أزمانُ الشتاء والصيف، فإنْ كان رمي بها فهو هلاك كلّ شيء، وإن كانت ثبتت ورمي بغيرها فهو أمرٌ حدث. وأصبحت الأصنامُ كلّها صبيحة مولد النبيّ لله ليس منها صنمٌ إلّا وهو مُنكبٌ على وجهه، وارتجسَ في تلك اللّيلة إيوانُ كسرى، وسقطت منه أربعُ عشرة شرفة، وغاضت بحيرةُ ساوة، وفاض وادي السماوة، وخمدت نيرانُ فارس، ولم تخمد قبل ذلك بألف عام، ورأى الموبذان [هو عند المجوس كقاضي القضاة] في تلك اللّيلة في المنام إبلاً صِعاباً تقود خيلاً عِراباً، قد قطعت دجلة، وانسربت في بلادهم، وانقصمَ طاقُ المَلِك كسرى من وسطه، وانخرقت عليه دجلةُ العوراء، وانتشر في تلك اللّيلة نورٌ من قِبل الحجاز، ثمّ استطار حتى بلغ المشرق، ولم يبق سريرٌ لمَلِك من ملوك الدنيا إلّا أصبح منكوساً، والمَلِكُ مُخْرساً لَا يتكلّم يومَه ذلك، وانتُرع علم الكهنة، وبطل سحرُ السّحرة، ولم تبق كاهنةٌ في العرب إلّا حُجِبت عن صاحبها، وعَظُمت قريش في العرب، وسُمُّوا آلَ الله عزّ وجلّ.

\* قال أبو عبد الله الصادق عنه: إنَّما شُمُّوا آلَ الله عزَّ وجلَّ لأنَّهم في بيت الله الحرام.

\* وقالت آمنة: إنّ ابني والله سقطَ فاتقى الأرضَ بيده، ثمّ رفعَ رأسَه إلى السماء فنظرَ إليها، ثمّ خرج منيّ نورٌ أضاء له كلُّ شيء، وسمعتُ في الضَّوْء قائلاً يقول: إنّك قد وَلدتِ سيّد الناس، فسَمِّيه محمّداً، وأُتِيَ به عبد المطّلب لينظرَ إليه وقد بلغه ما قالت أمُّه، فأخذَه فوضعَه في حِجره، ثمّ قال:

## أَلْحُمدُ للهُ الذي أعطاني هذا الغلامَ الطَّيِّبَ الأَرْدَانِ قد ساد في المهدِ على الغِلمان

ثمّ عوَّذه بأركان الكعبة، وقال فيه أشعاراً.

".." وصاح إبليسُ (لعنه الله) في أبالسته، فاجتمعوا إليه، فقالوا: ما الذي أفزعك يا سيّدنا؟ فقال لهم: ويلكم، لقد أنكرْتُ السماء والأرض منذ الليّلة، لقد حدث في الأرض حدث عظيم ما حدث مثله منذ رُفِعَ عيسى بنُ مريم، فاخرجوا وانظروا ما هذا الحدث الذي قد حدث؟ فافترقوا ثمّ اجتمعوا إليه، فقالوا: ما وجدنا شيئاً. فقال إبليس: أنا لهذا الأمر. ثمّ انغمس في الدنيا، فجالها حتى انتهى إلى الحرّم، فوجدَ الحرم محفوفاً بالملائكة، فذهب ليَدْخُل، فصاحوا به فَرَجع، ثمّ صار مثل الصّر -وهو العصفور - فدخلَ من قِبل حراء، فقال له جبرئيل: وراءَك لعنكَ الله. فقال له: حَرْفٌ أسألُك عنه يا جبرئيل، ما هذا الحدث الذي حدث منذ الليلة في الأرض؟ فقال له: ولِدَ محمّدٌ على، فقال له: هل لي فيه نصيب؟ قال: لا. قال: ففي أُمته؟ قال: نعم. قال: رضيت». (الشيخ الصدوق، الأمالي: ص ٣٦٠ - ٣٦٣)

وآدمُ لولاك لم يُخْلَقِ وعالَم والمعالَم وعالَم وعالَم والمعالَم وعالَم وعالَم وعالَم والمعالَم ويا أي مبتدأ خاتم والمولاك لم يُخْلَق وآدمُ لولاك لم يُخْلَق بنورك لولم يكن يستضئ لماكان للرُّشْد يوماً يَفِئُ لأنَّك في الغيب قبل المجئ بجبهته كنت نوراً تُضَئُ كما ضاء تاجُ على مفرق

## عِلَّةُ الإيجاد، وحبيبُ ربِّ العباد كانَ بينَ النَّاسِ كَأحدِهم

\_\_\_\_\_ الفقيه الكبير الشيخ جعفر كاشف الغطاء فَسَّ \_\_\_\_\_

«أعلى الأنبياء قَدْراً، وأرفعُ الرُّسل في الملإ الأعلى ذِكْراً. ألّذي بَشَّرت الرُّسلُ بظهوره، وخُلقت الأنوارُ كلُّها بعدَ نوره.

علُّهُ الإيجاد، وحبيبُ ربِّ العباد محمَّد المختار عليه ».

هكذا تحدّث الفقيه الكبير الشيخ جعفر كاشف الغطاء في موسوعته الفقهيّة الفريدة. وفي عصر تفاقم فيه مرض «ضعف الإيمان بالغيب»، تمسُّ الحاجة إلى بَلْسَم الفقهاء الكبار، نتعرّف معهم على سيّد النبيّين كما عرّفوه.

ألنبيّ المبعوث إلينا والمفروض طاعتُه من الله علينا: أعلى الأنبياء قَدْراً، وأرفعُ الرُّسل في الملإ الأعلى ذِكْراً. ألّذي بَشَّرت الرُّسل بظهوره، وخُلِقت الأنوارُ كلُّها بعد نوره. عِلَّةُ الإيجاد، وحبيبُ ربِّ العباد محمَّد المختار صلّى الله عليه وآله وأحمد، صفوةُ الجبّار، ذو المعجزات الباهرة، والآيات الظّاهرة التي قصرت عن حصرها ألسن الحُسَّاب وكلّت عن سَطْرِها أقلامُ الكُتَّاب كانشقاق القمر، وتظليل الغمام، وحنين الجذع. وتسبيح الحصى، وتكليم الموتى، وخاطبة البهائم وتسبيح الحصى، وتكليم الموتى، وخاطبة البهائم وإثمار يابس الشّجر، وغرس الأشجار على الفور في القفار وقصّة الغزالة مع خشفِها، وخروج الماء من بين أصابعه

وإخبار الذراع له بالسم

وانتقال النّخلة إليه بأمره.

والنصر بالرعب بحيث يُخاف من مسير شهرين

العدد الثاني والعشرون المال ا

ونوم عينيه من دون قلبه وأنه لا يمرّ بشجر ولا مَدَر إلّا سجد له وبلْع الأرض الأخبثين من تحتِه وعدم طول قامة أحد على قامتِه وأنَّ رؤيتَه من خلفِه كرؤيتِه من أمامه وإكثار اللّبن في شاة أمّ معبد وإطعامه من القليل الجمَّ الغفير وطيّ البعيد إذا توجّه إليه وشفاء الأرمد إذا تفل في عينيه وقصّة الأسد مع أبي لهب ونزول المطر عند استسقائه

ودعائه على «سراقة» فساخت قوائم فرسه، ثمّ عفا عنه فدعا فأطلقت وإخباره بالمغيّبات كإنبائه عن العترة الطاهرة واحداً بعد واحد، وما يجري عليهم من الأعداء في وقعة كربلاء وغيرها.

وإخباره عن قتل عَمّار، وأنَّه تقتله الفئة الباغية.

ووقعة الجَمل وخروج عايشة ونباح كلاب الحَوْأُب.

ووقعة «صِفِّين»

وإخباره عن أهل «العَقَبة»، وأهل «السَّقيفة».

وتَخَلُّفِ من تَخَلَّفَ عن جيش «أسامة».

وأهل «النَّهْرَوان»، وبني العبَّاس. إلى غير ذلك.

وإخبار الأخبار عنه عليه السلام قبل ولادته بسنين، وأعوام.

ومن ذلك ما ظهر له من الكرامات عند ميلاده كارتجاج إيوان كسرى

فَيْوْدُورُ مُنْ يَقْفِي الْمَالِيُ الْمِنْ

حتى سقط منه أربع عشرة شرفة، وغوص بحيرة ساوه، وخمود نار فارس ولم تخمد قبل بألف سنة.

واضطراب الأحبار والرّهبان عند ولادته حتى رآه بعضهم، وعرف خاتم النبوّة على جسمه الشريف، فقال إنّه نبيُّ السيف وحذّر اليهود

وتهنية أمّه من جهة السماء وما ظهر لها من الكرامات حين الحمل. وكفى بكتاب الله معجزاً مستمرّاً مدى الدهر حيث أقرَّت له العرب العرباء، وأذعنت له جميع الفصحاء والبلغاء، مع أنّ معارضته كانت عندهم من أهمّ الأشياء.

على أنّ النظر في أخلاقه الكريمة، وأحواله المستقيمة كفاية لِمن نظر، وحجّة واضحة لِمن استبصر، ككثرة الحلم وسعة الخُلُق، وتواضع النَّفس، والعفو عن المسيء، ورحمة الفقراء، وإعانة الضّعفاء وتحمّل المشاق، وجَمع مكارم الأخلاق، وزهد الدّنيا، مع إقبالها عليه، وصُدودِه عنها مع توجُّهِها إليه.

\* وله من السَّماحة النَّصيبُ الأكبر، ومن الشجاعة الحظُّ الأوفر. وكان يطوي نهاره من الجوع، ويشدُّ حجر المجاعة على بطنه ويُجيب الدّعوة ويأكل أكل العبد، وكان بين الناس كأحدِهم ولازم العبادة حتى ورِمت قدماه، إلى غير ذلك من المكارم التي لا تُحصَر، والمحاسن التي لا تسطر.

\*ولبدنه الشريف أحوالٌ مخصوصة به ومقصورة على جنابه، كظهور نوره في اللّيل المظلم، وغلبة طيبِه على المسك الأذفر، واحتوائه على محاسن لم يُعْزَ إليها بشر.

(الشيخ جعفر كاشف الغطاء، كشف الغطاء (ط. ق): ج ١، ص ٤)

## دعاءُ الحَميد

## أَلْلَّهُمَّ لَا تَصْرِفْ عِنَّا وِجْهَكَ، ولا تُنَحِّ عِنَّا كَرَمَكَ

\_\_\_\_\_\_ «شعائر» \_\_\_\_

روى هذا الدعاء عن رسول الله على الشيخ الكفعمي في (البلد الأمين) و(المصباح)، ورواه عنه العلّامة المجلسي في (البحار)، والسيّد البروجردي في (جامع الأحاديث)، كما ذكره صاحب الجواهر (ج ٤، ص ٢٣٠)، في سياق حديثه على استحباب الكتابة على الكفن، حيث ورد في ثواب هذا الدعاء عن النبيّ الأكرم على «من جعلَ هذا الدعاء في كفنه، شهد له عند الله أنّه وفي بعهده، ويُكفى مُنكراً ونكيراً ".."».

#### بسم الله الرحمن الرحيم

اللَّهُمَّ إِنَّكَ حميدٌ مجيدٌ ودودٌ شكورٌ كريمٌ وفيٌ (وليٌّ) مليٍّ. اللَّهُمَّ إِنَّك توّابٌ وهَابٌ سريعُ الحسابِ جليلٌ عزيزٌ متكبِّرٌ خالقٌ بارئٌ مصورٌ للَّهُ قادرٌ قاهرٌ (قديرٌ). اللَّهُمَّ لا يَنْفَدُ ما وهبْتَ ولا يُردُ ما مَنَعْتَ، فلكَ الحمدُ كما خلقْتَ وصوَّرْتَ وقضيتَ وأضلَلْتَ وهدَيْتَ، وأضححُتَ وأبكيْتَ وأمَتَ وأفقرْتَ وأغنيْتَ، وأمرضْتَ وأشفيْتَ وأطعَمْتَ وأسقَيْتَ، ولكَ الحمدُ في كلِّ ما قضيْتَ، ولا ملجاً منكَ إلا إليكَ، يا واسِعَ النّعماء يا كريمَ الآلاء يا جزيلَ العطاء يا قاضيَ القُضاةِ، يا باسطَ الخيراتِ يا كاشِفَ الكُرُباتِ يا مجيبَ الدَّعواتِ يا وليَّ الحسناتِ يا رافعَ الدَّرجاتِ يا مُنزِلَ البركاتِ والآياتِ. اللّهُمَّ إنَّكَ تَرى ولا تُرى وأنتَ بالمُنْظَرِ الأعلى، يا فالقِ الخبِّ والنَّوَى، ولكَ الحمدُ في الآخرةِ والأولى.

أَللَّهُمَّ إِنَّكَ غَافُرُ الذَّنبِ وقابِلُ التَّوبِ شديدُ العقابِ ذو الطَّوْلِ، لا إلهَ إلاّ أنتَ إليكَ المصيرُ، وَسِعَتْ كُلَّ شيء رحمتُكَ ولا رادً لِأمرِكَ ولا مُعقِّبَ لِحُكمِكَ، بَلَغَتْ حُجَّتُك ونَفَذَ أمرُكَ وبقِيتَ أنتَ وَحْدَكَ لا شريكَ لكَ في أمرِكَ، ولا تُخيِّبُ سائلكَ إذا سألكَ، لإمرِكَ ولا مُعقِّب لِحُم الطالبينَ إليكَ الطالبينَ إليكَ الطالبينَ إليكَ الطالبينَ ما عندك، أسألُكَ يا ربِّ بأحبِّ السائلينَ إليك وبأسمائكَ التي إذا دُعيتَ بها أَجَبْتَ وإذا سُئلتَ بها أَعطيتَ، أسألُكَ أنْ تُصلي على محمَّدٍ وآل محمَّدٍ وأنْ تَكفيننا ما أَهمَّنا وما لمْ يُهمَّنا مِن أمرِ ديننا ودُنيانا وآخرتِنا وتَعفوَ عنَّا وتغفرَ لنا وتقضى حوائجَنا.

أَللَّهُمَّ اجعلْنا مِن الذين إذا حدَّثوا صَدَقوا وإذا أساؤوا استغفروا وإذا سُئِلوا أَعطَوْا وإذا سُلِبوا صَبَروا، وإذا عاهَدوا وَفَوْا وإذا غَضِبوا غَفَروا، وإذا جَهلوا رَجعوا وإذا ظُلموا لم يَظلموا، ﴿..وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ۚ ۚ وَٱلَّذِينَ بَيِيتُونَ لِرَيِّهِمْ سُجَدًا وَقِيْمًا ۚ ۚ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصِّرِفَ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ ۖ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ۚ ۚ إِنَّهَا سَآءَتْ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا ﴾ لِرُيِّهِمْ سُجَدًا وَقِيْمًا اللهِ وَإِنَّا اللهِ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ 

أَللَّهُمَّ إِنِّ أَسْأَلُكَ مِن عِلْمِك لِجُهلنا ومِن قَوَتِكَ لِضَعْفِنا وَمِن غِنَاكَ لِفقرِناً. أَللَّهُمَّ لاَ تَكُلْنا إلى أنفسِنا طَرْفَةَ عين ولا أقلَّ مِن ذلك، ولا تَرْدَّنا على أعقابِنا ولا تُزِغُ قلوبَنا ولا تَدْخَضْ حُجَّتَنا ولا تَمْحُ معذِرَتَنا ولا تُعسَّرْ علينا سَعْيَنا ولا تُشْمِتْ بنا أعداءَنا ولا تُسلِّط علينا سلطاناً مُخيفاً، وهبْ لنا مِن لَدُنْكَ رحمةً إنّكَ أنتَ الوهَّابِ. ربَّنا هَبْ لنا مِن أزواجِنا وذريًاتِنا قرَّةَ أَعْيُنٍ واجعلْنا للمتَّقن إماماً.

أللَّهُمَّ لا تؤمِنًا مَكْرَكَ ولا تكشِف عنًا سِتْرَكَ ولا تَصْرِف عنًا وجُهَكَ ولا تُحْلِلْ علينا غَضَبْك ولا تُتُحِ عنًا كَرَمَكَ، واجعلنا اللَّهُمَّ مِن الصَّالحِينَ الأخيارِ وارزُقنا ثَوابَ دارِ القرارِ واجعلنا عليه تُبْ علينا، وكما رَضيتَ عن إسحاقَ فارْضَ عنًا، وكما صَبَّرْتَ المؤمنينَ، آمينَ يا ربَّ العالمينَ. أللَّهُمَّ كما اجتبَيتَ آدمَ وتُبْتَ عليه تُبْ علينا، وكما رَضيتَ عن إسحاقَ فارْضَ عنًا، وكما صَبَّرْتَ إللهُمَّ كما المجتبَيتَ آدمَ وتُبْتَ عليه تُبْ علينا، وكما جعلتَ لِسليمانَ زُلْفي وحُسْنَ مآبٍ فاجعلُ إسماعيلَ على البلاءِ فصَبِّرنا، وكما كشفْتَ الضُّرَ عن أيوبَ فاكشِف ضُرَّنا، وكما أعطيتَ موسى وهارونَ سؤْلَهُما فأعْظِنا، وكما رفعتَ إدريسَ مكاناً عليّاً فارفعنا، وكما أدخلتَ إلياسَ واليَسَعَ وذا الكِفْلِ وذا القرنين في الصّالحينَ فأدْخِلْنا، وكما ربَطْتَ على قلوبِ أهل الكهف إذا قاموا فقالوا ربُّنا ربُّ السَّماواتِ والأرضِ النُ ندعَو مِن دونِهِ إِلها لقدْ قُلنا إذاً شَطَطاً، ونحنُ نقول كذلك، فارْبِطْ على قُلُوبِنا، وكما دَعاكَ زكريّا فاستَجبتَ لهُ فاستَجبُ لنا، وكما أيَّدْتَ عيسَى بِرُوحِ القُدُسِ فأيَّدْنا بِما تُحِبُّ وتَرضى، وكما غَفَرْتَ لِمُحَمَّد على فأَفِرُ لنا ذنوبَنا وكَفَر عنًا سيّئاتِنا، ما قدَّمنا وكما أيَّدْتَ عيسَى بِرُوحِ القُدُسِ فأيَّدْنا بِما تُحِبُّ وتَرضى، وكما غَفَرْتَ لِمُحَمَّد على عَالِينَ وما أعلنًا، إنَّك على كلِّ شيءٍ قديرٌ، واجعَلْنا اللَّهُمَّ وجميعَ المؤمنينَ مِن عِبادِكَ العالِمِينَ العامِلِينَ العامِلينَ العامِلينَ العامِلينَ الخالِمِينَ الذين لا خوفٌ عليهم ولا هُم يَحرَنُونَ، والحمدُ للهِ ربِّ العالمِينَ وصلَى اللهُ على عمّدٍ وآله وسلّمَ تسليماً كثيراً.

## من قصص التشرُّف بلقاء الإمام المهديّ مكرُمة لصاحب (كامل الزّيارات)

إعداد: «شعائر»

ذكر قطب الدين الراوندي (ت: ٧٣ه للهجرة) في (الخرائج والجرائح) قصّة تشرّف أحد الموالين بلقاء الإمام صاحب العصر والزمان صلوات الله عليه، وتسليمه رسالة من الشيخ جعفر بن قولويه القمّي صاحب (كامل الزيارات) وأخذ الجواب منه الشيخ.

وقد ذكر هذه القصّة نقلاً عن (الخرائج)، الإربلي في (كشف الغمّة)، والمجلسي في (البحار)، وغيرهما. كما ذكرها المرجع الديني الشيخ وحيد الخراساني في (منهاج الصالحين) باب معجزاته في زمن الغيبة.

قال الراوندي: ومنها -أي معجزات الإمام صاحب الزمان عليه السلام-: ما رُوي عن أبي القاسم جعفر بن محمّد بن قولويه، قال: لم وصلتُ بغداد في سنة تسع وثلاثين وثلاثمائة للحجّ، وهي السنة التي ردَّ القرامطة فيها الحجر [الأسود] إلى مكانه من البيت، كان أكبر همِّي الظفر بِمَن يَنصب الحجر، لأنّه يمضي في أثناء الكُتُب قصة أخذه، وأنّه ينصبه في مكانه الحجّة في الزمان، كما في زمان الحجّاج وضعه زين العابدين عليه السلام في مكانه فاستقرّ. فاعتللتُ علّة صعبة خفتُ منها على نفسي، ولم يتهيَّأ لي ما قصدتُ له، فاستنبتُ المعروف بابن هشام وأعطيتُه رقعةً مختومة، أسأل فيها عن مدّة عمري وهل تكون المنيّة في هذه العلّة أم لا، وقلت: همِّي إيصال هذه الرقعة إلى واضع الحجر في مكانه وأخذ جوابه، وانّها أندُك لهذا.

قال: فقال المعروف بابن هشام: لمّا حصلتُ بمكّة، وعُزِم على إعادة الحجر، بذلتُ لِسَدَنَة البيت جملة تمكّنت معها من الكون



بحيث أرى واضع الحجر في مكانه، وأقمتُ معي منهم مَن يَمنع عني ازدحام الناس، فكلّما عمد إنسانٌ لوضعِه اضطرب ولم يَستقم، فأقبل غلامٌ أسمرُ اللّون حسنُ الوجه، فتناوله ووَضَعه في مكانه فاستقام، كأنّه لم يزل عنه، وعَلَت لذلك الأصوات، وانصر ف خارجاً من الباب.

فنهضتُ من مكاني أتبعُه، وأدفعُ الناس عني يميناً وشمالاً، حتى ظُنَّ بي الإختلاط في العقل، والناس يفرجون لي، وعيني لا تفارقه، حتى انقطع عن الناس، فكنتُ أُسرع السير خلفه وهو يمشي على تَؤُدَة، ولا أُدركُه. فلمّا حصل بحيث لا أحد يراه غيري، وقفَ والتفتَ إليَّ، فقال: هاتِ ما معك، فناولتُه الرقعة، فقال من غير أن ينظر فيها: قُل له: لا خوف عليك في هذه العلّة، ويكون ما لا بدّ منه بعد ثلاثين سنة.

قال: فوقع عليَّ الزّمع [الدّهشة والخوف] حتى لم أُطِق حراكاً، وتركني وانصرف.

قال أبو القاسم: فأعلَمني بهذه الجملة.

فلمّا كان سنة تسع وستين، إعتلَّ أبو القاسم فأخذ يَنظر في أمره وتحصيل جهازه إلى قبره، وكتب وصيّته واستعمل الجدّ في ذلك، فقيل له: ما هذا الخوف ونرجو أن يتفضّل الله تعالى بالسلامة، فما عليك مخوفة، فقال: هذه السنة التي خوّفت فيها، فماتَ من علّته.

نن ان

# صاحبُ الأمر صلوات الله عليه في كلمات الإمام الخميني: المُدَّخُرُ لتحقيق سيادة العدل في الأرض، وفي الأَنْفُس

| اعداد: «شعائه»   |  |
|------------------|--|
| « <b>)</b> ———»; |  |

«معنى ملِّ الأرض عدلاً أسمى وأرفع وأكثر سعة وشموليّة من مجرّد قيام دولة عدل لا تُحيف. إنّ النفوس جميعها تشتمل على اعوجاج وانحراف، والإمام المهدي على يحمل على عاتقه مسؤوليّة تقويم وتصحيح جميع صُور الإنحرافات المذكورة».

وقفة مع مجموعة من كلمات الإمام الخميني على في الإمام الحجّة صاحب العصر والزمان أرواحنا فداه، مقتبسة من (صحيفة الإمام) الحاوية لخطاباته وبياناته على العربية من (صحيفة الإمام)

\* كما أنَّ لرسول الله على حاكميّة بحسب الواقع على الموجودات جميعاً، كذلك الإمام المهدي الله له حاكميّة على جميع الموجودات. رسول الله على خاتم الرُّسل، والإمام كاتم الولاية. الرّسول هو الخاتم بالأصالة في الولاية الكلّية، والإمام هو الخاتم بالتّبع في الولاية كذلك.

#### \*\*\*

\* أنا لا يسعني أن أسمّيه قائداً؛ هو أكبر من هذا. لا يسعني أن أقول عنه: الشخصيّة الأولى؛ لأنّه ما مِنْ ثان. إنّنا لا نستطيع أن ننعته بأيً عبارة، ولكنّنا نقول: هو المهدي الذي جاءت به البُشريات. إنّه الذي ادّخره الله تعالى للبشريّة جمعاء.

#### \*\*\*

\* إنّ غيبة إمام الزمان على من القضايا المهمة التي تفيدنا أموراً، منها: أنّ هذا الإنجاز العظيم، الذي هو تحقيق سيادة العدل بالمعنى الحقيقي في جميع الدّنيا، لم يكن في البشريّة أحدٌ ادّخره الله من أجله -أي هذا الإنجاز - ما عدا الإمام المهدي المنتظر على. في زمان ظهور المهدي المنتظر على الذي أعدَّه الله تعالى، حيث لا يوجد أحدٌ في البشريّة من الأوّلين والآخرين تحقّقت له هذه القدرة، وإنّما توفّرت للإمام المهدي المنتظر، الذي يُحقِّق ويَنشر العدالة في جميع العالم، وهو ما لم يتمكّن الأنبياء على من تحقيقه، بالرغم من أنهم بُعثوا لخدمة هذا الهدف السامي، فاختار الله المهدي المنتظر، وادّخره لكي يَتحقّق على يديه المباركتين ذلك الطموح الذي كان ينشده الأنبياء والأولياء، ولكن حالت الظروف والموانع عن أن يصلوا إلى منشودهم.

في زمن ظهوره على حين يأتي إن شاء الله تعالى، سوف ينقذ البشرية من حالة الإنحطاط التي تعاني منها، ويُقوّم كلّ الإعوجاج والإنحرافات، «يملأ الأرض عدلاً بعدما مُلئت جوراً».

قد يتصوّر البعض أنّ معنى هذه العدالة هو أن تتحقّق حكومة

عادلة لا تنحرف أبداً باتجاه الظُّلم. وهو تصوُّر لا يعبِّر بصورة كاملة عن العدل الذي يُحقِّقُه الإمام المهدي المُنتظر؛ إذ معني مل الأرض عدلاً أسمى وأرفع وأكثر سعة وشموليّة من مجرّد قيام دولة عدل لا تَحيف.

إنّ الأرض ملأى بالظُّلم، ولعلّها -فيما بعد- أسوأ حالاً. إنّ النفوس جميعها تشتمل على اعوجاج وانحراف، حتى نفوس الكُمَّل من الناس، ولو بتلك الدرجة التي يصعب معها الإلتفات والعلم بوجود الإعوجاج والإنحراف في نفوسهم.

أخلاق الناس فيها إنحرافات، والعقائد فيها إنحرافات، والسلوكيّات فيها إنحرافات، وما أوضح الإنحرافات والزَّيغ في أعمال البشر!

إنّ الإمام المهدي على عمل على عاتقه مسؤوليّة تقويم وتصحيح جميع صُور الإنحرافات المذكورة؛ ليُعيد جميع الخُطى على جميع الأصعدة في مسار الإستقامة والإعتدال، بحيث يتحقّق على أرض الواقع معنى «يملأ الأرض عدلاً بعدما مُلئت جوراً».

#### \*\*\*

\* إنّ صحائف أعمالنا تُعرَض مرّتين في الأسبوع على إمام العصر الله على على إمام العصر الله كما في الرواية.

فلنكن حريصين على ألّا يصدر منيّ ومنكم ومن جميع محبيّ الإمام على عملٌ سلبيّ يوجب استياء إمام زماننا عليه.

#### \*\*\*

\* إبراهيم خليل الله في أوّل الزمان، وحبيبُ الله. إبنه العزيز: المهدي المنتظر أرواحنا فداه في آخر الزمان، إنطلقت وتنطلق دعوتهما التوحيديّة من الكعبة الشريفة.

فقد جاء في نصوص الأديان، كما اتَّفق عليه المسلمون، أنَّ دعوة المهدي المُنتظَر ستنطلق من الكعبة، وسيدعو البشريّة إلى التوحيد.

## الصّلاةُ الفَريضة تَرْكُها أو التّهاونُ بها كُفْر

| إعداد: خليل الشيخ علي |
|-----------------------|
|-----------------------|

يتناول هذا المقال -من كتاب (المتحفة السنية) للسيّد عبد الله الجزائري (ت: ١١٨٠ للهجرة)، وهو شرحٌ لكتاب (النخبة المحسنية) للمولى الفيض الكاشاني (ت: ١٠٩١) - أنواع الصّلوات المفروضة، ويفسّر بعض معاني حديث رسول الله على «ما بين المسلم وبين أن يكفر إلّا أن يترك الصلاة الفريضة متعمّداً، أو يتهاون بها فلا يُصلّيها».

الصلاة أفعالٌ مشروطةٌ بالطّهور، مفتتحةٌ بالتكبير، مختتمةٌ بالتسليم. وعن الرضا على: «علّة الصلاة أنّها إقرارٌ بالربوبية لله عزّ وجلّ، وخلعُ الأنداد، وقيامٌ بين يدَي الجبّار جلّ جلاله بالذلّ والمسكنة والخضوع، والإعتراف والطلب للإقالة من سالف الذنوب، ووضع الوجه على الأرض كلّ يوم خمس مرّات إعظاماً لله عزّ وجلّ، وأن يكون ذاكراً غير ناس ولا بَطِر [البَطر: شدة المرّح، والتبختُر]، ويكون ذكره لربّه وقيامه بين يديه زاجراً له عن المعاصي، ومانعاً له من أنواع الفساد».

#### الصلوات المفروضة

الفرايض الأصليّة أربعةُ أنواع: اليومية والجمعة والعيديّة والآئية [صلاة الآيات]، وأما الطوافيّة فموضعُها كتاب الحجّ. والمراد أنّها مفروضة في الجملة - لا أنّها لا تكون إلّا مفروضة فلا يرِدُ النقضُ باليوميّة المُعادة، والعيدية عند اختلال الشروط، ونحوهما ممّا يوصَف بالإستحباب.

واليوميّة خمس صلوات في خمسة أوقات، هي سبع عشرة ركعة في الحضر، وإحدى عشرة ركعة في السفر، وإن جاز أداء السبع عشرة فيه أحياناً.

والمراد بهما [السفر والحضر]الشرعيّان؛ فالعاصي بسفره حاضر، والمتردِّد في محلِّ واحد قبل إكمال العدّة مسافر. وتوزيعُها على الأوقات الخمسة مشهور من ضروريّات الدين.

وفي ظهر يوم الجمعة لِمَن اجتمعت له الشرايط لصلاة الجمعة، تنقص ركعتان لِمَن حضرها لمكان الخطبتين كما في النص.

وفي يومَي العيدين [الفطر والأضحى] ركعتان تزيدان قبل الظهر معهما، أي مع الخطبتين.

وتزيد عند حدوث الآيات السماويّة والأرضيّة صلاةً واحدةً ذات عشرة ركوعات وأربع سجدات، فإن شئتَ فسمّها عشر ركعات، وإن شئتَ فركعتين.

#### بين الإيمان والكفر

ورد في الصحيح عن رسول الله على: «ما بين المسلم وبين أن يكفر إلّا أن يترك الصلاة الفريضة متعمّداً، أو يتهاون بها فلا يُصلّيها».

وفي الفَرق بين شِقِّي الترديد خفاء، ولعلّ المراد من الأوّل ما قِيل من ترك الإتيان بها في جميع الوقت، مع العزم بذلك من أوّله.

ومن الثاني [التهاون] التقاعدُ عنها في كلّ جزءٍ من أجزاء الوقت، وتساهلاً وتكاهلاً، لكن مع عزمه على الإتيان بها في الجزء الآخر، ثمّ يتكاسل عنها في ذلك الجزء أيضاً، وهكذا إلى أن يفوت الوقت، وهو مًا يُستدلُّ به على ثبوت الكفر بتعمّد ترك الصلاة، بكِلا شِقَّيه مطلقاً. وهو [الكفر] في المستحلّ [لترك الصلاة] ممّا نقل عليه الاجماع جماعةً منهم المصنف [الفيض الكاشاني] في الكتاب الكبير، لأنّه إنكارٌ لما علم ثبوته من الدين ضرورةً.

وأمّا في غيره، فنُقل عن بعض الأصحاب الميلُ إليه أيضاً، لكنّ الأكثر على التقييد بالإستحلال، وأنّ المراد من [الحديث] الصحيح وما في معناه التركُ مستحلًا، أو أنّ التعبير بالكفر للمبالغة، وتغليظ الإثم كما في آية الحجّ. [آل عمران: ٩٧]

أو المعنى أنّه ليس بين الإسلام والكفر واسطةٌ إلّا تركُ الصلاة، فتاركُ الصلاة في مرتبةٍ متوسّطة، ليس بكامل الإسلام، ولا كامل الكفر، وإنّما يكمل كفرُه بالإستحلال.

واثبات الواسطة بين كماليهما ممّا لا مجال لإنكاره، وبه يوجّه ما استفاض في الروايات من أنه لا يزني الزّاني وهو مؤمن، وما في معناه. وإذا فرضت الواسطة عريضة ذات مراتب متفاوتة، يتاخم بعضها الإيمان وبعضها الكفر اتّضح لك المعنى في ما رُوي عن أبي عبد الله الصادق هي حيث سئل ما بال الزاني لا تُسمّيه كافراً، وتاركُ الصلاة تسمّيه كافراً؟ قال: «لأنّ الزاني وما أشبَهه إنّما يفعل ذلك لمكان الشهوة، لأنّما تغلبُه. وتاركُ الصّلاة لا يتركُها إلّا استخفافاً بها، وإذا وقع الإستخفاف وقع الكُفر».

## ذكرُ الله تعالى أحسنُه تركُ المعصية

| النابلسي | د: عبد الله ا | اعدا |  |
|----------|---------------|------|--|
|          | •             | ۶ -  |  |

في سياق تفسيره لقوله تعالى ﴿فاذكروني أذكركم..﴾ البقرة،١٥٢، أفرد العلّامة السيّد محمد حسين الطباطبائي (الميزان، ج١) فصلاً حول حقيقة «الذّكر» -وأنّه على مراتب، وهو يقابل الغفلة والنسيان، وأنّ أشرفه اجتناب الذّنوب، وطاعتُه تعالى- اقتطفنا منه النّص التالي.

إِنَّ الذِّكر ربّما قابل الغفلة كقوله تعالى ﴿..وَلاَ نُطِعْ مَنْ أَغَفَلْنَا قَلْبَهُ، عَن ذَكْرِنَا ..﴾ الكهف:٢٨، وهي انتفاء العلم بالعلم، مع وجود أصل العلم، فالذِّكر خلافُه، وهو العلم بالعلم.

وربّما قابل الذِّكرُ النسيان، وهو زوال صورة العلم عن خزانة الذهن، فالذِّكر خلافه، ومنه قوله تعالى ﴿..وَاذَكُر رَّبَكَ إِذَا نَسِيتَ .. الكهف: ٢٤. وهو حينئذ كالنسيان معنى، ذو آثار وخواصّ تتفرّع عليه، ولذلك ربّما أطلق الذِّكر كالنسيان في موارد تتحقّق فيها آثارهما وإن لم تتحقّق أنفسهما. فإنّك إذا لم تنصر صديقك وأنت تعلم حاجته إلى نصرك فقد نسيته، والحال أنّك تذكره، وكذلك الذِّكر.

والظاهر أنَّ إطلاق الذِّكر على الذِّكر اللفظي من هذا القبيل، فإنَّ التكلّم عن الشيء من آثار ذكره قلباً، قال تعالى ﴿..قُلُ سَأَتُلُواْ عَلَيْكُم مِّنْهُ ذِكْرًا ﴾ الكهف: ٨٣، ونظائره كثيرة. ولو كان الذِّكر اللَّفظي أيضاً ذكراً حقيقة، فهو من مراتب الذِّكر، لأنّه مقصور عليه ومنحصر فيه.

#### مراتب الذِّكر

النسيان، فاذكر ربّك وارجُ بذلك ما هو أقرب طريقاً وأعلى منزلة، فينتج أنَّ الذكر القلبي ذو مراتب في نفسه، وبذلك يتبيَّن صحّة قول القائل: أنَّ الذِّكر حضور المعنى عند النفس، فإنَّ الحضور ذو مراتب.

ولو كان لقوله تعالى، ﴿ فَأَذَكُرُونِي .. ﴾ البقرة: ١٥١ - وهو فعل متعلق بياء المتكلِّم - حقيقة من دون تجوُّز، أفاد ذلك أنَّ للإنسان سنخاً آخر من العلم غير هذا العلم المعهود عندنا، الذي هو حصول صورة المعلوم ومفهومه عند العالم، إذ كلّ ما فرض من هذا القبيل فهو تحديدٌ وتوصيف للمعلوم من العالم، وقد تقدَّست ساحته سبحانه عن توصيف الواصفين، قال تعالى: ﴿ سُبْحَنَ اللّهِ عَمَّا سبحانه عن توصيف الواصفين، قال تعالى: ﴿ سُبْحَنَ اللّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ اللهِ عَبَادَ اللّهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾ الصافات: ١٥٩ - ١٦٠، وقال:

وعن رسول الله على: «مَن أطاع الله فقد ذَكَر الله، وإن قلَّت صلاته وصيامه وتلاوته للقرآن، ومَن عصى الله فقد نسيَ الله، وإن كثرت صلاته وصيامه وتلاوته للقرآن».

أقول: في الحديث إشارة إلى أنَّ المعصية لا تتحقّق من العبد إلَّا بالغفلة والنسيان. فإنَّ الإنسان لو ذكر ما حقيقة معصيته وما لها من الأثر لم يُقدِم على معصيته. حتى أنَّ مَن يعصي الله ولا يبالي إذا ذُكِّر عند ذلك بالله، ولا يعتني بمقام ربِّه، هو طاغ جاهل بمقام ربّه وعلوً كبريائه وكيفية إحاطته، وإلى ذلك تشير أيضاً رواية أخرى، عن النبي على: «قال الله اذكروني بطاعتي أذكركم بمغفري ومن ذكرني -وهو مطيع- فحق علي أن أذكره بمقت ".."». وما ومَن ذكرني -هو عاص - فحق علي أن أذكره بمقت ".."». وما الشتمل عليه هذا الحديث من الذّكر عند المعصية هو الذي تسمّيه الآية ﴿..وَاذَكُر رَّبُكَ إِذَا نَسِيتَ .. الكهف: ٢٤، وسائر الأخبار بالنسيان، لعدم ترتب آثار الذّكر عليه.

# عَظَمةُ الإمام الخميني ظهرتْ في شخصيّة الإمام الخامنئي حوار مع الفقيه الشيخ مصباح اليزدي

|         | ç    |        |  |
|---------|------|--------|--|
|         | 7 (  |        |  |
| التحرير | اسده | اعداد: |  |
| JJ      |      | ç      |  |

تقدّم «شعائر» أبرز ما ورد في الحوار الذي أجرته نشرة «پرتو» الفارسية بتاريخ ٢٠١٠/١٠/١ م، مع آية الله الشيخ محمّد تقي مصباح اليزدي، حول سمات شخصية قائد الثورة الإمام الخامنئي دام ظلّه الوارف. جاءت هذه المقابلة قُبيل أيّام من زيارة ولَيّ أمر المسلمين إلى مدينة قمّ المقدّسة، وتكتسب أهميّتها: من إلقائها الضوء على «الجوانب العلميّة والمعنويّة من شخصيّة السيّد القائد، التي ربّما تكون قد اختفت تحت شعاع شخصيّته السياسيّة»، كما تكتسب أهمّيتها من المحاور نفسه؛ الفقيه الذي تتلمذ على الإمام الخميني، وآية الله الشيخ بهجت، والعلّامة السيّد الطباطبائي رضوان الله تعالى عليهم، والمجاهد الذي واكب مختلف مراحل الثورة من بداياتها، ولا يزال يذود عنها بكلّ قوّة، لا سيّما في الميدان الفكري والثقافي حيث قام بإنشاء عدّة مدارس ومؤسّسات، أهمّها قسم التعليم في «مؤسسة طريق الحق»، و«مؤسّسة باقر العلوم في»، ويرأس حاليًا «مؤسسة الإمام الخميني في للتعليم والبحث العلمي» في قم المقدّسة. وله مؤلّفات عديدة في الفلسفة الإسلاميّة، والفقه، والإلهيّات، والأخلاق، والعقيدة الإسلاميّة.

يُشار إلى أنّ الترجمة العربيّة للمقابلة منقولة عن موقع «الولاية» الإلكتروني، كما أنّ ضرورات التحرير اقتضت تقسيم النصّ إلى محاور، وإدراج الإجابات دون بعض الأسئلة.

#### نعمة النظام الإسلامي

مِن النَّعم العظيمة، نعمة توطَّدُ النظام الإسلاميّ، وحاكميّة الوليّ الفقيه، وعلى وجه الخصوص وجود شخص كقائد الثورة المعظم. إذ أنّ عمليّة إرساء الحكومة الإسلاميّة بالشكل الذي يحبُّه الله تعالى كانت مطمح جميع الأنبياء والأولياء والصالحين على مرّ التاريخ، ولم يخبرنا التاريخ -أللّهمّ إلّا في فترات خاصّة من الزمن، وبقع محدودة من الأرض- عن حصول نموذج بارز وواضح لهذه الحكومة كالذي نشهده اليوم.

فمن بين الأنبياء السابقين كانت حكومة نبيّ الله سليمان عليه الذي قال: ﴿ قَالَ رَبِّ النَّهِ مَن لِلْ مَلكًا لا يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِن الله عليه قال: ﴿ قَالَ رَبِّ النَّهِ عَلَى اللَّه عَلَي عَلَى اللَّه عَلَي وَهَب لِي مُلكًا لا يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِن بعَدى .. ﴾ ص:٣٥، وفي آخر الزمان استطاع خاتم النبيّين صلى الله عليه وآله أن يحكم لبضع سنوات في المدينة، تبعتها حكومة أمير المؤمنين صلوات الله وسلامه عليه ذات العهد القصير الذي انقضى معظمه في الحروب الداخليّة؛ وما عدا ذلك فإنّه يصعب العثور، إذا تفحّصنا التاريخ بدقّة، على نظام حكومي يكون الحاكم فيه المعصوم أو مَن يليه. فهذه لَعمري نعمة عظيمة قد الخاكم فيه المعصوم أو مَن يليه. فهذه لَعمري نعمة عظيمة قد من الله جها على مجتمعنا وأمّننا في هذا العصر، ألا وهي نعمة هذا



آية الله الشيخ مصباح اليزدي النقام الذي غرسه وأسّس له الإمام الراحل رضوان الله تعالى عليه وسقاه ورعاه قائد الثورة الإمام الخامنئيّ دام ظلّه.

#### نعمة وجود الإمام الخميني

النعمة الأخرى التي ينبغي لنا شكرها هي نعمة وجود شخص كالإمام الخميني الراحل رحمة الله عليه. فخلال المدّة القصيرة التي أدركنا وجوده فيها اعترف جميع من يمتلكون صلاحيّة إبداء الرأي في هذا المجال أنّه -على الأقلّ في القرون القليلة

الماضية - لا توجد في العالم شخصية توازيه في العظمة. طبعاً تقييم هؤلاء كان يستند إلى المعايير المادّية وأغلبهم لم يكن يدرك الأهمّية المعنويّة لوجوده الإمام الراحل والتحوُّل العظيم الذي أوجده في نفوس الناس، إنّما يتلخّص بما أوصَل إليه الشباب المسلم من منازل العرفان الراقية وذُرى المعنويّات العالية بعدما كانوا عليه من البطالة والتسكّع في الطُرُق والأزقّة. وعلى الرغم من أنّ مثل والأزقّة. وعلى الرغم من أنّ مثل هذه الخصوصيّات للإمام لا يمكن عدُوه أعظم شخصيّات زمانه.

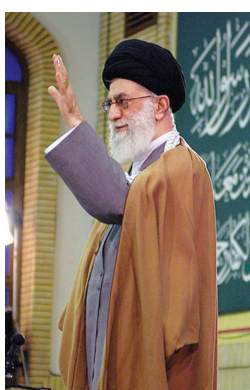
ينبغي لنا أن نلتفت أكثر ونطيل

النظر إلى هذه الجوانب من شخصيّة الإمام الخمينيّ فَاللَّى الندرك جيّداً ما قد انتُشلنا منه من مهاوي العجز والذلّ والحقارة، وما قد ارتقيناه من ذُرى العزّة والمجد والكرامة تحت لواء قيادته الحكيمة؛ سواء العزّة الدنيويّة في الأوساط الدوليّة، أم العزّة المعنويّة والسموّ الأخلاقيّ الذي دبّ في مجتمعنا وصار يسري -بشكل أو بآخر - إلى سائر المجتمعات.

#### بعد رحيل الإمام الخميني

الحقيقة أنّه في زمان حياة الإمام والله كلّما كانت تراودني فكرة: ما الذي سيحصل بعد رحيل الإمام؟ ينتابني الإضطراب وأحاول أن أصرف هذه الفكرة عن مخيّلتي ولا أعود إلى التفكير بها بتاتاً. إذ لم يكن يتبادر إلى ذهني أيّ جواب شاف أو خطّة مُقنِعة من شأنها أن تملأ الفراغ الذي سيولّده رحيل الإمام والله فهذه القضيّة تقلقني شديد القلق إلى درجة أنّني كنتُ أحاول عدم التفكير فيها أساساً. لكنّه عندما تسلّم قائد الثورة المعظّم دامت بركاته مقاليد القيادة، شعرتُ كأن ماءً بارداً قد صبت على هذه النار الملتهبة. بالطبع أنا أعترف أنّني في بادئ الأمر لم أكن أحيط علماً بمهاراته المختلفة؛ فجُلٌ ما كنتُ أعرفه أنّه كان متقدّماً على أقرانه؛ أمّا فيما بعد -ذكرتُ ذلك مراراً وتكراراً فقد بدا لنا وكأنّ روح الإمام معتازة أيضاً، قد ظهرت في شخصيّته.

في الحقيقة لا يسعني أن أُقارن كلّ سمات الإمام بسمات شخصيّة



قائد الثورة لأقول إنّهما متساويان في قسم منها، أو إنّ أحدهما يسمو على الآخر في قسمها الآخر؛ إذ أنّ إصدار حكم من هذا القبيل يحتاج إلى صلاحيّة على مستوىً عال؛ لكنّني أعلم على نحو الإجمال أنّ هذا الاختيار كان الأفضل بعد الإمام وإنّ قناعتي بذلك تزداد يوماً بعد يوم. فكلنا نلاحظ مدى ما أودعه الله في كيان هذا الرجل العظيم من استعدادات وكفاءات وقابليّات، ولا ريب في أنّ هذه الكفاءات والإستعدادات قد نَمَت أيضاً على مرّ الزمان.

بالطبع فإنّه مضافاً إلى ما يتمتّع به هذا الرجل من إخلاص وما قدّمه

من تضحيات، فإنّ التسديدات الإلهيّة قد شملته وتشمله أيضاً؛ لكنّه لا بدّ من أن تتوفّر في المرء أرضيّة لظهور الكمالات فيه وعندئذ يُنزل الله تعالى عليه ألطافه.

#### نعمة وجود الإمام الخامني

خلاصة الأمر، فإن شخصيته ولاظه تُعدّ -بالنسبة لكلّ مسلم، وأخصّ بالذِّكر المسلمين الإيرانيين، وعلى وجه التحديد الشيعة منهم - نعمة هي على جانب من العَظَمة بحيث لا يمكن قياسها بباقي النّعم؛ بمعنى أنّنا لو وضعنا كلّ الآلاء المادّية في كفّة ميزان وهذه النعمة لوحدها في الكفّة الأُخرى، فإن قيمة وفائدة وجود هذا الرجل بعنوان كونه نعمة لكلّ فرد منّا، وليس للمجتمع ككلّ، سترجح على مجموع النّعم المادّية التي مَنَّ الله بها على كلّ فرد من أفراد مجتمعنا؛ بطبيعة الحال هذا مع الحفاظ على مكانة نعمة معرفة الله عزَّ وجلَّ وولاية أهل البيت عليه في وبناءً عليه، فإنّنا لو حاولنا حساب قيمة وجوده لكلّ فرد منّا بِلُغة الأعداد والأرقام لَمَا كان ذلك ممكناً.

#### المقارنة بين الإمام الخامني، وبين سائر قادة العالم

التصديق بهذا الإدّعاء [السّالف الذّكر] ليس صعباً. فإنّنا لو تصفّحنا حياته الشخصيّة وطالعنا على الأقلّ عن فترتها الممتدّة من زمان تولّيه لمنصب رئاسة الجمهوريّة إلى الآن، أيّ سنوات تَصَدّيه للمناصب الرسميّة، واستعنّا بالمقارنة بينه وبين

سائر رؤساء العالم وزعمائه، لوجدنا بَوْناً شاسعاً بينه وبينهم على صعيد إمكانية إدارة شؤون البلاد، وسعة الصدر، والشمولية، والتقوى، والرأفة، والإخلاص، والشفقة، وغيرها المئات من الأصعدة.

فمن ناحية النزاهة الأخلاقية -على سبيل المثال- لو أنّك اطلعت على سيرة أغلب رؤساء العالم في عصرنا الحاضر لوجدت أنّ سجلاتهم مليئة بنقاط الضعف، والفساد، والإختلاس، وأكل الربا، وأمثال ذلك؛ لكنّه لا يمكنك أن تعثر، ولو على نقطة سوداء واحدة، في حياة قائد الثورة المعظّم على مدى تلك الثلاثين عاماً من حياته السياسيّة؛ فكيف يمكننا تقييم هذا الإختلاف والتباين؟ وأمّا القياس ببعض الشخصيّات الداخليّة فإنّنا نضعه جانباً، لئلا تقع مصداقاً للقول: «الدَّهر أنزلني، ثمّ أنزلني»!

فلتقارِن هذه الشخصية الجليلة القدر برؤساء وزعماء الدول الأُخرى كي تنظر أيّ قائدٍ وهبنا الله تعالى. فكم من حقوق تُضيّع في البلدان الأُخرى من أجل الوصول إلى السلطة، وكم من أموال تُهدر، وكم من دعايات سوء تُستخدم، ثمّ بعد جلوسهم على كراسيّهم كيف يستغلُّون مناصبهم أبشع استغلال. فلتنظر أيّ قائدٍ مَنّ الله تعالى علينا به، وأيّ محبوبيّة حَبَاه بحيث إنّه لم ينفق حيّ ريالاً واحداً لا على رئاسته للجمهوريّة، ولا على عضويّته للمجلس، ولا على قيادته للأُمّة؛ بل إنّ جميع تلك المناصب تقريباً قد فُرضت عليه فرضاً، وهو لم يقبلها إلّا من باب أداء الواجب والتكليف.

الإنجاز الهائل الذي قام به الإمام الراحل والتحوُّل العظيم الذي أوجده في نفوس الناس، يتلخَّص بما أُوصَل إليه الشباب المسلم من منازل العرفان الراقية وذُرى المعنويّات العالية

يتضح ممّا سبق إلى أيّ مدى أنا كافر بالنّعمة، والأكثر كفراناً مني هم الذين يعلمون بكلّ هذه الأُمور وليس أنّهم لا يقرّون بكفرانهم للنعمة فحسب، بل إنّ لديهم إدّعاءات عريضة، ويتفوّهون أحياناً بكلام بعيد عن الصواب أيضاً! ولا ندري أيّ جواب سيُجيب هؤلاء ربهم، هذا إذا كانوا يعتقدون بالله والقيامة أم لاً



الإمام القائد في مقام السيدة فاطمة المعصومة 🕮

## من أبعاد شخصية الإمام الخامني دام ظله

#### \* الشموليّة والعمق

أمّا أبعاد شخصية الإمام الخامني فهي حقيقةً بسعة تلك الروح العظيمة التي يمتلكها إنسان مُخلص وَرع. وإنّ الجميع مطّلعون على هذا الأمر وليس هو بحاجة إلى تبيين وتوضيح. فهو لم يُجالس جماعةً ولم يتكلّم في موضوع إلّا وكان لديه كلام ذو قيمة في هذا المجال وذاك التخصّص.

ليس هذا فحسب، بل قد يفوق أحياناً المتخصّصين فيه؛ أللهم إلّا في بعض المجالات الفنية والتخصّصية البحتة كالطبّ والفيزياء ونظائرهما، مِمّا لا يُنتظر من عالم دين أن يلمَّ بها. لكنّه في المسائل الإجتماعية، والمعلومات العامّة المطروحة على الصعيد الإجتماعي، والأدب، والشعر، وعلم الموسيقى -وأقصد بالموسيقى القدرة على التمييز بين صحيحها وخطئها، وحقّها وباطلها- والرياضة، والخطّ، والفنّ، وأمور من هذا القبيل فهو في الصدارة.

#### \* الإدارة

أمًا في شؤون إدارة البلاد فإنّ نبوغه بارزٌ جدّاً؛ هذا على الرغم من أنّ الأبعاد الأساسيّة لشخصيّته والمرتبطة بقيادته وولايته لا تحظى -مع بالغ الأسف- باهتمام كبير.

#### \* فقاهتُه

أوّل خصيصة من هذا القبيل هي فقاهته. فالذين يُشهَد لهم في عالم الفقاهة بالإنصاف والتقوى يشهدون بأنّ قائد الثورة المعظّم ليس دون أقرانه من الناحية الفقهيّة فحسب، بل لقد ثبت لدينا أنّ سماحته يتفوّق عليهم في بعض الموارد.

#### \* علم الرجال

فمن العلوم المهمّة في مجال الفقاهة والتي لا يتوفر فيها كثير من المحقّقين البارزين هو «عِلم الرجال». فإذا لم يكن في عالم التشيّع

غير ثلاثة من الضالعين في علم الرجال فهو أحدهم لا محالة. وللأسف فإنّ سماحته غيرُ معرَّفٍ به كما ينبغي على مستوى العديد من الفروع العلميّة الأُخرى.

#### \* قوّة الذاكرة

أمّا في ما يتّصل بالقضايا المرتبطة بالذاكرة؛ مثل سيرة الأشخاص، وقضايا التاريخ، والتحليلات التاريخيّة، وما إلى ذلك فهو في حدّ الإعجاز.

#### \* رأفتُه، وعطفُه، وشفقتُه

ومن خصائصه الأخرى أيضاً رأفته، وعطفه، وشفقته تجاه أفراد الشعب. إذ يلاحَظ أحياناً في سلوكه مع بعض عوائل الشهداء أو الأفراد ما ينمّ عن عاطفة موغلة في العمق واللَّطف.

#### \* تقواه وزهده

ومن جانب آخر فإن تقواه وزهده اللّذين يُعدّان من جملة النماذج التاريخيّة الخالدة، بل وبمثابة الأُسطورة لِمَن لم يشاهدوا مثل هذه الصُور؛ فمن العجيب أنّ شخصاً مثله في هذا المنصب الحسّاس وبكلّ هذه الإمكانيّات المتوفّرة لديه، يعيش في هذا المستوى من الزهد وبساطة العيش.

كلّ تلك الخصوصيّات، مضافاً إلى عشرات غيرها يشقّ على المرء حقيقةً - بيانها وإحصاؤها جميعاً، هي ممّا لو توفّرت واحدة منها في أحدِهم فستجعل منه شخصيّة إجتماعيّة مميّزة ومرموقة إلى أبعد الحدود. فإذا كان الله تعالى قد جمع كلّ تلك الامتيازات في شخص واحد وجعله قائداً لهذه الأمّة، فكم يتعيَّن علينا أن نقدِّر هذه النَّعمة؟ فإذا مُسَّت منه يوماً - لا قدر الله - ولو شعرة واحدة؛ فسنعلم حينها أيّ جوهرة ثمينة نادرة بين أيدينا يستحيل العثور على نظير لها.

#### \* بين القائد وأقرانه

أولئك الذين يرون القائد عن كثب ويستطيعون مقارنته بأقرانه، يدركون أنّ الإختلاف هو كالإختلاف بين السماء والأرض؛ فمَن هم من أمثالي لا يعلمون سوى هذا المقدار وهو أنّه أفضل من الآخرين بكثير؛ لكن إلى أيّ مدى هو أفضل؟ لا نستطيع تقييم ذلك. قد تبرز أحياناً عيّنات من هذا الإختلاف وهذه الأفضليّة، وعندما يُمعن الإنسان النظر في هذه الأمور يلاحظ مدى الإختلاف الكبير.

#### \* عبقريته

فمن أبرز معالم عبقريّته ونموذجيّته هو ما ظهر في أحداث الفتنة الأخيرة [فتنة ٢٠٠٩ م]؛ ومع أنّنا إلى الآن لم نُدرك أبعاد وعمق

من العجيب أنّ شخصاً مثله في هذا المنصب الحسّاس وبكلّ هذه الإمكانيّات المتوفّرة لديه، يعيش في هذا المستوى من الزهد وبساطة العيش

هذه الفتنة كما ينبغي، وأنّ المقدار الذي أدركناه منها لا نستطيع بيانه، وإذا بينّاه فما زال الكثير من الناس لا يصدّقونه، لكنّ سماحته تعامل مع جميع تلك المشاكل والمعضلات وأوجد لها الحلول بتدبير هو في منتهى الحكمة بل ويقترب حقيقةً من تدبير المعصوم عليه، وبسعة صدر تبلغ حدّ الإعجاز يصعب العثور على نظير لها عند غير المعصوم عليه. فإنّ أناته وصبره وسعة صدره في بعض المواقف وتجاه بعض الأشخاص، هي ممّا وستعصى على الوصف.

#### \* الإمام الخامني عند شخصيّات العالم

لقد أسبغ الباري عز وجل كل تلك النعم في آن واحد على شخص واحد ووضع هذا الشخص بين يدّي الشعب الإيراني. نحن ننصح أُولئك؛ غير المطّلعين على هذه القضايا أن يطالعوا أقوال شخصيّات العالم في حقّه. فلقد أبدى رؤساء بعض دول العالم إعجابهم بشخصيّته، فقالوا: ما دام للشعب الإيراني قائلا كهذا، فإنه لن يذوق طعم الهزيمة أبداً؛ هذا الكلام قاله «بوتين» لرئيس الوزراء الروسي] وهو واحد من أبرز رجالات السياسة في عصرنا هذا. فإبداء رأي كهذا من شخص مثل «بوتين» في حق شخصيّة كهذه ليدعو إلى العجب الشديد. أنّى لنا أن نعثر على مثل هذه المواقف وهو أن يبادر رئيس جمهوريّة بلد ما إلى إصدار مثل هذا الحكم على قائد بلد آخر؟ فهو من شدّة انبهاره وإحساسه هذا الحكم على قائد بلد آخر؟ فهو من شدّة انبهاره وإحساسه خصوصاً وإنّا قد تكون ضدّ مصالحهم أحياناً.

على أيّ حال، يتحتّم علينا أن نعرف الواجب الذي في أعناقنا لشكر هذه النعمة الجسيمة، وأن نُبيّنها للناس بما تتيحه لنا إمكاناتنا الفكريّة والعلميّة كي يفهموا أيّ نعمة أسبغها الله عليهم، وعندها سيتضاعف الدافع إلى شكرها، ويقدِّرونها حقَّ قدرها، ويهون عليهم تحمّل الصعاب والمحرّن مع وجود نعمة

## العقلُ والجهل الحكمة من تركيبهما في الإنسان

| ال بشهري          | الشيخ محمّد      | آية الله |  |
|-------------------|------------------|----------|--|
| ٠, -ريـــــــــري | ، عدين ١٠ عـــ ، |          |  |

«خَلَق [الله] العقل فاستنطَقه فأجابه، فقال: وعزَّتي وجلالي ما خلقتُ خلقاً هو أحبٌ إليّ منك، [بك] آخذ وبك أعطي، وعزَّتي لأكملنّك فيمن أحببتُ، ولأنقصنك فيمن أبغضتُ». الرسول الأكرم على ما يلي، بحث لآية الله الشيخ محمّد محمّدي الريشهري من كتابه (العقل والجهل في الكتاب والسنّة) يلقي الضوء على خلق الله تعالى للعقل والجهل وتضادّهما، والحكمة من تركيبهما في الإنسان، مهد له بنصوص ذات صلة من القرآن الكريم وأحاديث المعصومين المنها.

نصوص تمهيديّة: قال الله تعالى في محكم كتابه المجيد:

﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿ فَالْمُمَهَا فَجُوُرَهَا وَتَقُونَهَا ﴾ الشمس:٧-٨. ﴿ وَلَا آُقْسِمُ بِٱلنَّفْسِ ٱللَّوَامَةِ ﴾ القيامة:٢.

وقال تعالى على لسان امرأة عزيز مصر: ﴿وَمَا أَبُرِّئُ نَفْسِيَ ۚ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا أَبُرِئُ نَفْسِيَ ۚ إِنَّ اللَّهُ مَا رَحِمَ رَبِّي ۚ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ النَّفْسَ لَأَمَارَةُ اللَّهُ إِلَا مَا رَحِمَ رَبِّي ۚ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ يوسف:٥٣.

\* رُوي عن رسول الله عَالِثَكَ:

«إنّ الله تبارك وتعالى خلق العقل من نور مخزون مكنون في سابق علمه الذي لم يطّلع عليه نبيّ مرسَل ولا ملك مقرّب».

«أوّل ما خلق الله سبحانه وتعالى العقل».

«خَلَق [الله] العقل فاستنطقه فأجابه، فقال: وعزَّق وجلالي ما خلقتُ خلقاً هو أحبّ إليّ منك، [بك] آخذ وبك أعطي، وعزَّق لأكملنّك فيمَن أحببتُ، ولأنقصنّك فيمن أبغضتُ».

\* وعن أمير المؤمنين عليه:

«إنَّ الله عزَّ وجلَّ ركَّب في الملائكة عقلاً بلا شهوة، وركَّب في البهائم شهوة بلا عقل، وركَّب في بني آدم كليهما، فمَن غَلب عقله شهوته فهو خيرٌ من الملائكة، ومَن غَلَبَت شهوتُه عقلَه فهو شرُّ من البهائم».

\* وعن الإمام الصادق عليه:

«إنّ الله عزَّ وجلَّ خلق العقل، وهو أوّل خلق من الروح عن يمين العرش من نوره، فقال له: أدبِر فأدبَر، ثمّ قال له: أقبِل فأقبَل، فقال الله تبارك وتعالى: خلقتُك خلقاً عظيماً، وكرَّمتُك على جميع

خلقي. ثمَّ خلق الجهل من البحر الأجاج ظلمانيّاً، فقال له: أدبِر فأدبَر، ثمّ قال له: أقبل فأدبَر، ثمّ قال له: أقبل فلم يُقبل، فقال له: استكبرت، فلعنه».

\* عنه عَلَيْ، في قوله الله تعالى: ﴿ فَأَلَمْمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُولُهَا ﴾ الشمس: ٨، «بَيَّن لها ما تأتي وما تترك»، و «أي عرَّفها وألهمَها، ثمَّ خيَّرها فاختارت».

\* وفي قوله تعالى: ﴿وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنِهَا ﴾ الشمس:٧، «خلقها وصوَّرها».

#### نعمةُ الإختيار

يمثّل خلق العقل والجهل، وكيفيّة تركيب هذين العنصرين المتضادَّين، والحكمة وراء تركيبهما في الإنسان على هذا النحو، أوسع موضوعات النظرة الإسلاميّة للإنسان شمولاً، وأكثر مبادئها التربويّة أهميّة. وإليك في ما يلي توضيحات مقتضبة حول هذه القضايا عبر استقراء الأحاديث الواردة في هذا الباب.

أوّلاً: خلق العقل: يمكن القول - في ضوء الأحاديث المذكورة-: إنَّ المراد من خلق العقل هو إيجاد ذلك الشعور الخفي الذي لا يعلم حقيقته إلّا الله. ولهذا لا يتوقّع أن تتمكن البحوث العلميّة من استكناه قوّة العقل. ولكن يتأتّى تعريف هذه الظاهرة عن طريق خصائصها ومميّزاتها، التي يعتبر من أهمّها ما يلي:

أ- العقل أوّل مخلوق. أُشيرَ إلى هذه الخاصيّة في عدّة أحاديث، ويمكن القول: إنَّ الهويّة الحقيقيّة للإنسان ليست إلَّا عقله، وهذا ما صرَّحت به روايات أخرى. والأساس في خلقة الإنسان -كما تفيد هذه الأحاديث- هو العقل، وخُلِقت بقيَّة الأشياء تبعاً له.

ب- العقل مخلوق من نور، وفي ذلك إشارة إلى أنَّ المهمّة الأساسيّة للعقل هي الإنارة، وإعطاء صورة عن الواقع والنظرة المستقبليّة، ووضع الإنسان في مسار المُعتقد الحقّ والعمل الصالح والخُلق الفاضل، وباختصار: وضعه على طريق الهداية الموصلة إلى طريق التكامل.

ج- النُّزوع إلى الحقّ: لِقوّة العقل نزوعٌ إلى التسليم أمام الحقّ. وإذا كان العقل خالصاً لا يخالطه جهل تجده يتَّبع الحقّ ولا يقبل شيئاً سواه. «فقال له: أدبِر، فأدبَر. ثمّ قال له: أقبِل، فأقبَل».

ثانياً: خلق الجهل. يبدو من خلال النظرة الإبتدائية أنَّ خلق الجهل لا معنى له، وذلك لأنَّ الجهل معناه عدم العلم، والعدم لا يخلق، وهذا ما يقتضي بطبيعة الحال تأويل الأحاديث الدالة على خلق الجهل. ولكن يتَضح من خلال التأمّل في هذه الروايات أنَّ المُراد من خلق الجهل هو إيجاد ذلك الشعور الخفي الذي يكون في مقابل العقل ويسمّى «جهلاً» أو «حمقاً»، من حيث دعوته الإنسان إلى فعل ما لا ينبغي له فعله، ويُسمّى بـ «النفس الأمّارة بالسوء» من حيث دفعه إلى عمل القبيح، ويُسمّى «شهوة» من حيث تزيينه لكلّ ما هو فاسد. وأمّا خصائصه فهي كالآتي:

أ- خُلِق بعد العقل. تشير هذه الخاصّية إلى أن وجود الجهل وجود ذَيْلي، وأنّه أُودع في كيان الإنسان في أعقاب خلق العقل لحكمة وفلسفة خاصّة به.

ب- خُلق من الكدورة والظُّلمة، وفي مقابل قوّة العقل المخلوقة من النور خُلق الجهل من الكدورة والظُّلمة. وفي هذا المعنى إشارة إلى أنَّ مُقتضى قوّة الجهل يستدعي التغاضي عن الحقائق، والنزوع إلى المعتقدات الوهميّة، وفعل القبيح، أو بكلمة واحدة: الضّلالة والغيّ، ولا يُجنى من ورائه سوى المرارة والخيبة.

ج - النُّزوع إلى الباطل. فخلافاً لما يَنزع إليه العقل، تميل قوّة الجهل إلى الإستسلام للباطل. وإذا كان الجهل جهلاً تاماً لا يخالطه شيء من العقل، فإنه لا يتَّبع الحقّ إطلاقاً. «فقال له: أدبِر، فأدبَر. ثمّ قال له: أقبِل، فلم يُقبِل».

ثالثاً: تركيب العقل والجهل أحد الجوانب التي تستلزم التأمُّل. في ما يخصّ خلق العقل والجهل هو تركيب هذين العنصرين في وجود الإنسان. قال الإمام علي الله في بيانه لهذا التركيب: «إنَّ الله عزَّ وجلَّ ركَّب في الملائكة عقلاً بلا شهوة، وركَّب في البهائم شهوة بلا عقل، وركَّب في بني آدم كليهما».

سُمِّي عنصر الجهل في هذا الحديث «شهوة»، فللملائكة عقل

فحسب، وللبهائم عنصر الشهوة فحسب. فالملائكة عقل محض، والبهائم جهل محض. في حين ينطوي كيان الإنسان على مزيج مركّب من العقل والجهل، أو العقل والشهوة، أو العقل والنفس الأمّارة.

رابعاً: الحكمة من تركيب العقل والجهل. إنَّ أهمَّ قضية تتعلق بخلق العقل والجهل هي الحكمة الكامنة وراء مزج هذين العنصرين المتضادِّين، ولماذا أودع الله الحكيم في كيان الإنسان النفس الأمارة؟ ولماذا خلق له شهوة تدفع به نحو حضيض الجاهليّة؟ ولماذا لم يخلقه كالملائكة، مجرّد عقل بلا شهوة لكي لا يجوم حول الرذائل؟

الجواب على ذلك: هو أنَّ الخالق الحكيم أراد أن يخلق كائناً له قدرة على الإختيار، فالحكمة والسرّ الكامن وراء هذا التركيب الممزوج من العقل والجهل في الإنسان هو خلق موجود حرّ له قدرة على الإختيار. فالملائكة بما أنّهم مجرَّ دون من الشهوة يمتنع صدور القبيح منهم، ولهذا لا يمكنهم إختيار طريق آخر غير ما يأمر به العقل. وكذلك البهائم، فبما أنّها مجردة من العقل فهي غير قادرة على اختيار طريق غير الطريق الذي تدعوها إليه شهوتها. وأمّا الإنسان، فنظراً لكونه مركّباً من عقل وشهوة، فهو حرّ ولديه القدرة على الإختيار، وهذا هو ما يوجب أفضليته على مائر الموجودات الأخرى، ولعلّه لأجل هذه الأفضلية أثنى الباري تعالى على ذاته عند خلقه للإنسان ﴿.. فَتَبَارَكُ ٱللّهُ عن رسول الله صلى الله عليه وآله أنّه قال: «ما مِن شيء أكرم على الله من ابن آدم، فقيل: يا رسول الله، ولا الملائكة؟ قال: الملائكة عبورون بمنزلة الشمس والقمر».

ومن الطبيعي أنَّ هذه الفضيلة الموجودة في كيان الإنسان بالقوة لا تجد طريقها إلى حيِّز التطبيق إلَّا عندما يستثمر الإنسان هذه الحرية من أجل تكامل اختياره. أمّا إذا أساء استغلالها واندحر العقل في مواجهته للشهوة، فحينذاك تتحوّل نعمة الحريّة إلى نقمة. ولهذا قال الإمام علي عليه حضمن حديثه الذي نقلناه في بيان تركيب العقل والجهل -: «فمَن غلب عقلُه شهوته فهو خيرٌ من الملائكة، ومَن غلبت شهوتُه عقلَه فهو شرٌّ من البهائم».

## الإختلاف والإئتلاف نظرة تربويّة في ضوء منهج أهل البيت

| خاذم* | على | الشبخ   |  |
|-------|-----|---------|--|
| 13-   | ي   | <u></u> |  |

«المرجعيّة الحكيمة هي التي تلتزم طريقة أهل البيت، تبعاً لقول الإمام الصادق عليه السلام: لا يعظّم حرمة المسلمين إلَّا مَن عظَّم الله حرمتَه على المسلمين، ومَن كان أبلغ حرمة لله ورسوله كان أشدَّ حرمة للمسلمين».

ما يلي، الكلمة التي ألقاها الشيخ علي خازم -ممثلاً والشيخ عبد الناصر الجبري «تجمّع العلماء المسلمين» في لبنان- في مؤتمر «فضائل أهل البيت، ومساهماتهم في تعزيز التآخي بين المسلمين»، الذي عُقد في «جامعة بورسة» في تركيا، برعاية الدكتور حيدر باش، رئيس حزب «تركيا المستقلّة»، في ٢٢ تشرين الأوّل الفائت.

ما هو الجديد الذي يمكن أن تقدِّمَه ورقة عن فضائل أهل البيت عليه وعن مساهماتهم في تعزيز التآخي بين المسلمين، لتستحق أن تُطْرَحَ بين أيدي مائة وعشرين باحثاً من أرجاء العالم الإسلامي؟ بل ما هو الجديد في أصل المسألة ليُعاد طرحُها؟ فضلاً عن جناية توهًم خلاف ذلك في حق جنابهم!

أمًا وإَن أصرَّت «غُزيَّةُ» على الحاجة إلى ذلك، فقوموا أذِّنوا في مسامعها وتودَّعوا منها لأنَّ شيطانها لم يعد «طائفاً» مسَّها وهي إِذ ذلك معه في «حالٍ من الأحوال»، بل صار حالاً ذاكراً، وهي معه في «مقام» الغفلة والنسيان من سَفَر الغاوين:

وهل أنا إلّا من «غُزيّة» إنْ غوت فويت وإن ترشد غزيّة أرشد نعم. إذا صار الكلام إلى البحث عن الإستفادة من طريقتهم في تألُّف قُلوب النَّاس من حولهم -مسلمين بل وغير مسلمين فنعمًا هو بحثٌ عن صوىً يُقامُ عليه، أو يُتَفَرَقُ عنه ويبقى حدًا من حدود الله، وعن الأعراف، وهم أهل الله في حِلِّ وفي حَرَم. ونِعمًا هو بحثٌ في استعادة المفهوم القرآني ومصطلحه: مفهوم ومصطلح «الأخوة الإيمانيّة الإسلاميّة»، إضافة إلى ما نعمل تحته اليوم من شعار «الوحدة الإسلاميّة».

ولئن كان إطلاق مصطلح «الوحدة الإسلامية» إستعادة من الإمام الخميني رحمه الله لمصطلح «الجامعة الإسلامية» الذي أطلقه المرحومان السيّد جمال الدين الأسدآبادي الأفغاني والشيخ محمّد عبده المصري، إلى أصله القرآني في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَاِهِ الْمُمَّاتُكُمُ أُمَّاتُكُمُ أُمَّاتُ وَحِدَةً وَأَنّا رَبُّكُمُ فَأَعْبُدُونِ ﴾

الأنبياء: ٩٢، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ هَاذِهِ الْمَتَكُمُ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَنَّقُونِ ﴾ المؤمنون: ٥٠، فإنَّ ما بين هذين المصطلحين: «الوحدة الإسلامية» و «الأخوة الإيمانية الإسلامية» من علاقة يستدعي دفع توهم التطابق؛ فإنَّ موضوع الأول كيان الأمة الإسلامية مقابل الأمم الأخرى، وموضوع الثاني أفراد هذه الأمة الإسلامية في علاقتهم ببعضهم البعض.

### النَّزغُ الشيطانيّ وعلاجُه

في هذا المقام، سأطرح للمذاكرة - في ما أعتبره كذلك - واحداً من أهم ما يعتري علاقة أفراد هذه الأمّة من أمراض، لأنّه كَداء لا تنحصر أعراضُه بالمستوى الشخصي المباشر، بل تتفشّى حتى تعيق استكمال سلامة جسد الأمّة بما يرجع إلى واحدٍ من عناصر بنائها وقوامها، وهو عنصر المساواة والأخوّة الدينيّة بين أفرادها. وهذا المرض هو بالتعبير القرآني «النّزغُ الشيطاني» وسأعرض بعضاً من طريقة أهل البيت عليه في الوقاية منه وفي علاجه. وهذا الباب التربوي قلّ ما ننظر فيه عند البحث عن أسباب مرض اختلاف الأمّة و نزاعاتها.

لقد جعل الله المؤمنين إخوة بقوله تعالى ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوةً فَاصَّلِحُواْ بَيْنَ ٱلْخُويَكُمُ وَاتَقُوا ٱللّه لَعَلَكُمُ تُرْحَمُونَ ﴾ الحجرات: ١٠. وقد سمَّى الله سبحانه في القرآن الكريم المؤاخاة نعمة، حيث قال عزَّ وجلَّ: ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُوا نِعْمَتُ اللهَ عَلَيْكُمُ إِذْ كُنُمُ أَعْدَاءً فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصَّمَحُمُ بِغِمْتِهِ وَإِغْوَنَا وَكُنْمُ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنَهَا بِغَمْتِهِ وَ إِخْوَنَا وَكُنْمُ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنَهَا كَذَاكِ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَعَلَكُمْ نَهْتَدُونَ ﴾ آل عمران: ١٠٣.

<sup>\*</sup> باحث ومدرّس في الحوزة العلميّة - لبنان

وإنَّ الشقاق والنزاع بين الأخوة كائنٌ منذ أن خلق الله لآدم عليه ذريَّة أخوة؛ فلقد شجر نزاع طوَّعت نفسُ أحدهما له فيه قتل أخيه، ومن ذلك أيضاً النزاعُ بين إخوة سيّدنا يوسف عليه الذي أرجعه إلى الشيطان في حكاية القرآن الكريم، قوله عليه: ﴿.. مِنْ بَعْدِ أَن نَزَعَ ٱلشَّيْطَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَقِتٍ .. ﴾ يوسف ١٠٠٠.

والنزغ يقع للإنسان من الشيطان؛ فهو من أدواته في تحقيق بقائه، ولذلك ذكّرنا المولى بضرورة الإستعادة به عزَّ وجلً لإستبعاده عن عيشنا ودفعه عن أذيّتنا في آيتين من كتابه العزيز، ختمها مرة بقوله تعالى: ﴿..فَأَسَتَعِذْ بِاللّهِ ۚ إِنّهُ, سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ الأعراف: ٢٠٠، وأخرى بقوله تعالى: ﴿..فَأَسَتَعِذْ بِاللّهِ ۚ إِنّهُ, هُو السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ فصلت: ٣٦، بعد قوله: ﴿ وَإِمّا يَنزَغَنّك مِن الشّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ فصلت: ٣٦، بعد قوله: ﴿ وَإِمّا يَنزَغَنّك مِن الشّمَيعُ الْقَلِيمُ ﴾ فصلت: ٣٦.

والنَّزغ هو الإزعاج والإغراء، وأكثر ما يكون حال الغضب، وهو يجرُّ إلى الإنتقام.

ولقد أمرنا المولى عز وجلَّ بعلاج وقائي للنزغ الشيطاني، في قوله: ﴿ وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُواْ ٱلَّتِي هِىَ أَحْسَنُ ۚ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ يَنزَغُ بَيْنَهُمُ ۚ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ يَنزَغُ بَيْنَهُمُ أَ

فللنزاع والشقاق الإنسانيّان إذاً سببان: مباشرٌ هو ترك القول الحسن في المحاورات خلاف ما أمر به المولى عزَّ وجلَّ في كثير من آياته، وآخر غير مباشر هو الشيطان القاعد المتربص للإنسان في كثير من أمور حياته، حتى تصير مقالة السوء والفحش عادةً غالبة على حاله، ولا علاج لهما إلَّا الإستعاذة بمالك أمره وزمامه.

وإنَّ صلاح حال الإنسان لا يكون إلَّا بالإيمان والتقوى، وممّا يقوِّيهما في الناس وحدَتُهم وائتلافهم وأخوّتُهم الإيمانيّة في الله وهي الدائمة غير المتزلزلة لبقاء سببها، دون أيّة أُخوّة أو ائتلاف على مصلحة دنيويّة لزوالها الحتمي بزوال سببها، كما قال أمير المؤمنين عليّ اللإخوان في الله تدوم مودَّتُهم لدوام سببها».

وقد وصفنا الله تعالى بما يجب وبما يحبّ أن نكون عليه في قوله: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَانًا عَلَىٰ سُرُرٍ مُّنَقَدِ لِينَ ﴾ الحجر: ٤٧.

وجعل عزَّ وجلَّ القوَّة والسلطان والمنعة والغلبة ردفاً للأخوَّة بقوله لموسى ﷺ: ﴿قَالَ سَنشُدُّ عَضَٰدِكَ بِأَخِيكَ وَنَجَعَلُ لَكُمَا سُلْطَنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بِكَايَنِنَا أَنتُمَا وَمَنِ التَّكُمَا الْغَلِبُونَ ﴾ القصص:٣٠.

### حِفظُ الأخوّة

ولنذكر استفادةً من القرآن الكريم والحديث الشريف عن النبيّ الأعظم وأهل بيته الأطهار أنّه ليس شيء مثل الإعراض والتغافل من صفات المؤمنين التي تريح قلوبهم وأجسادهم، فقد قال تعالى في محكم التنزيل عن سيرة النبي على في سيرته مع بعض أزواجه في عتابه على حديث لهنّ: ﴿ وَإِذْ أَسَرَّ ٱلنّبِيُ إِلَى بَعْضِ أَزُوكِ حِدِ عَرْفَ بَعْضَهُ، وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضَ مُرَا لَنَا عَلَيْهِ عَرَف بَعْضَهُ، وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضِ مَنْ التحريم: ٣. التحريم: ٣.

وعن النبي على: «المداراة نصف الإيمان، والرفق نصف العيش». وعن علي الله قال: «خير الإخوان من لم يكن على أخوتِه مستقصياً»، وعنه على: «مَن حاسب الإخوان على كلِّ ذنبٍ قلَّ أصدقاؤه»، وعن الصادق على: «لا تفتش الناس عن أديانهم فتبقى بلا صديق».

ولنذكر أنَّ من صفات المؤمنين تركُ «القيل والقال»، وأنَّه «إذا غضب الله على قوم ابتلاهم بالجدل وجعل بأسهم بينهم».

وقد كنت تشرَّ فت بجمع أربعين من حديث النبيّ الأعظم على والأئمّة من أهل بيته عليه في الأخوَّة بين المسلمين المؤمنين، وهو يتضمّن لمعاتٍ مضيئةً في ما نتدارسه، أضُمُّه إلى كلمتي هذه.

أخيراً، إنَّه ممّا ينفع المسلمين اليوم في حفظ أخوَّ تهم أن يستفيدوا من طريقة أهل البيت عليه عند حضور ما ينبش خلافاتِ الماضي، أو يبثُّه الأعداء والمرجفون بشأن ".." الحاضر وما يتهدُّد إخواننا المسلمين عموماً في أكثر ديارهم من نزغ شيطاني ببثِّ لِدواعي الإختلاف والفرقة، بل وفي أخَّص قضايا المسلمين وأهمّها وهي قضية فلسطين، حيث يظهر سعى شياطين الجنّ وشياطين الإنس لإيجاد النزاع والشقاق والفوضي والبلبلة وتهديم السلطان بما يسبِّب الفتن. فلنَعُد إلى سيرة الإمام [علي بن الحسين السجّاد عليه] وهو مَن حضر كربلاء، وعاصر [وقعة] الحرَّة، وعاش في حكومة معاوية ويزيد وهشام بن عبد الملك، لنجد في صحيفته السجادية -مزمور آل محمّد عليكم - دعاءه لأهل الثغور وهم جند الحكومة الأموية، وممّا قال فيه: «أللّهم صلّ على محمّد وآل محمّد، وحصّن ثغور المسلمين بعزّتك، وأيِّد حماته بقوّتك، وَأُسبغ عطاياهم من جدتك، أللّهم صلِّ على محمّد وآل محمّد وكثّر عدّتهم، واشحذ أسلحتَهم، واحرس حوزتَهم، وامنع حومتهم وألِّف جمعهم ودبِّر أمرهم».

وهذا الدعاء هو من الأدعية التي انتصرنا بها للمقاومة الإسلامية في لبنان في حرب تموز ٢٠٠٦، وانتصرنا بها للمقاومة الإسلامية في حرب غزة ٢٠٠٩، فإنَّ جدّه أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب الله على: «لا يكبرنَّ عليك ظلمُ مَن ظلمك فإنّما يسعى في مضَّرته ونفعك، وليس جزاء من سرَّك أن تسوءه، ومَن سلَّ سيف البغي قتل به، ومن حفر بئراً لأخيه وقع فيها، ومَن هتك حجاب أخيه هتك عورات بيته، بئس الزاد إلى المعاد العدوانُ على العباد، وأسدٌ حطوم خيرٌ من سلطان ظلوم، وسلطانٌ ظلوم خير من فِتن تدوم، وعند الظلم عدلَ الله فيك، وعند القدرة قدرة الله عليك».

#### الحراك الشعبي في العالم العربي

ثمّة ضوابط وسُنَ لإستقرار المجتمع ورفاهه، منها ما يتعلّق بالحاكم، ومنها ما يتعلّق بالمحكومين كأفراد وكأخوة مواطنين في وطن واحد، ومنها ما يتعلّق بعلاقتهما ببعض، وأيّ خلل فيها تكون نتيجتُه اهتزاز المجتمع على حساب الإستقرار أو الرفاه أو كليهما إلى أن تستقرّ الأمور في أحد الإتّجاهات، فتكون النتيجة متناسبة مع الإتّجاه الذي تكون لصالحه، وأمّا مع استقامتها النّعم الإلهية فتعمر الأرض، ويأمن الناس إلى مستقبلهم ويمكّن السلطان للحاكم. وهذا ما قدَّمتُ الكلام عليه عندما تحدّثت عن أثر النزغ الشيطاني بين الأخوة على سلامة جسد الأمّة، وهو تصديق لحديث سيّد أهل البيت؛ نبيّنا محمّد المؤمن بمنزلة البنيان يشدُّ بعضُه بعضاً»، وقوله: «مثل المؤمنين في للمؤمن بمنزلة البنيان يشدُّ بعضُه بعضاً»، وقوله: «مثل المؤمنين في توادّهم وتراحمهم كمثل الجسد إذا اشتكى بعضه تداعى سائره بالسّهر والحمّى».

منذ أشهر تشهد منطقتنا العربيّة تحركات شعبيّة في اتّجاه تقويم الأوضاع فيها، وقد وُفِّقت بعضها إلى بعض ما تريد، وتستمرّ الأخرى معها في استكمال نتائج هذه الحركة، ومع التباين في تحقيق وجود مؤامرة استهدفت التغيير الحاصل أو الحراك الذي لم يستكمل إنجازه في عدد من الدُّول العربيّة، إلَّا أنَّ هذا الحراك الشعبي لا يمكن وصفه بأنّه إستجابة مطلقة لمحرِّك خارجي وإن شهدنا هذا التدخّل سافراً فيه لأنَّ حجم الإستبداد والظلم والإستئثار بالثروة أفحش من أن يُتعامى عنه، بل يصحّ القول إنَّ هذه التحرُّكات قد تأخّرت، وهي لمَّا تبدأ بعدُ في دول أخرى تحتاجها.

وأخطر ما يحيق بهذه التحرَّكات هو الفوضى وغياب المرجعية الحكيمة، إذ النتيجة تكون الدخول في حال الفتنة الدائمة؛ فلا السلطة متمكِّنة ولا الشعب آمن. وحال الفتنة هو المناخ المناسب للتدخَّل الخارجي الذي من شأنه تعزيز الفتن، لِيَصفى له الجوّ ويحكم قبضته على المفاصل المؤثّرة لمصلحته، في ما يبدو كأنّه هو المحرّك وليس مجرّد مستفيد.

المرجعيّة الحكيمة هي التي تستطيع تشخيص مآلات الأحداث، بحيث لا تدع مجريات الأمور تذهب في خطِّ الفتنة، وهي التي تستطيع الموازنة بين أن يخدم الحدث مصلحة الناس أو أن يخدم مصلحة العدو، ولا نتحدَّث عن استثماره منه فهذا غير ممكن عقلاً ويقع عادةً.

المرجعية الحكيمة هي التي تحفظ «الخروج على الحاكم الظالم»، الجائز شرعاً بل الواجب أحياناً، من أن يتحوَّل «بغياً» على الحاكم أو «حرابة» أو «إفساداً في الأرض» بين الناس، ما يعني تهديم الأخوَّة بين المواطنين وتدمير العلاقة الأخويّة بين مكوِّنات الشعب الواحد؛ الإثنيّة والدينيّة ببعضها، إذ لا يوجد على امتداد دولنا الإسلاميّة دولة ذات صفاء إثني أو مذهبي فضلاً عن الله اللهيني.

المرجعيّة الحكيمة هي التي تقود «الخروج» مع ملاحظة محيطها في الدّول الأخرى، فتؤثّرُ نجاحه في إحداها لأنَّه يخدم مصلحة الأمّة على الوقوع في فتنة داخليّة، فلا هي تنجح ولا هي تستطيع الإستفادة من نجاح أختِها.

المرجعيّة الحكيمة هي التي تنطلق من داخل أرضها وبقوَّتها الذاتيّة، وليست تلك التي تنطلق من أرض دولة أخرى وتعتمد على سلطان حاكم آخر، لأنّه إنّما يعمل وفق مصلحة بقائه وتعزيز نفوذه هو.

وقبل كلّ ذلك، المرجعيّة الحكيمة هي التي تستبق الأمور وتقوم بواجبها أمام الحاكم وأمام المحكوم، فلا يتجاوز الحاكم حدوده ولا يضطرّ المحكوم إلى خروج عليه.

المرجعيّة الحكيمة هي التي تلتزم طريقة أهل البيت تبعاً لقول الصادق عظم الله حرمته السلمين إلّا من عظم الله حرمته على المسلمين، ومَن كان أبلغ حرمةً لله ورسوله كان أشدَّ حرمةً لله للمسلمين».

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته

# الشيخ «الكُليْني» صاحب كتاب (الكافي) أوثقُ المحمَّدينُ الثلاثة '، مجدّد المائة الثالثة

| إعداد: أكرم زيدان |  |
|-------------------|--|
|-------------------|--|

- قالوا في (الكافي): «والكتاب يحكي لنا في فصوله وأبوابه وعناوينه، جودة منهجيَّة في ترتيب أبواب علوم الإسلام، ودقّة التقسيم لمواضيع العقيدة والأخلاق والمعاملات والأحكام. لم يُسبَق بتصنيف قبلَه كي يُقلِّد، ولم يأتِ منافسٌ له من بعد كي يُقلَّد، فأصبح في الفرائد والمراجع والمصادر التي يُؤوى إليها، وفي الموارد الوثيقة التي يُؤخذ منها».

- وقالوا في الشيخ الكليني:
- النجاشي: شيخ أصحابنا في وقته بالريّ ووجههم، جليل القدر، وكان أوثقَ الناس في الحديث وأثبَتَهم.
- قال الشيخ الطوسي معرّفاً به: جليل القدر، عالم بالأخبار، له مصنّفات يشتمل عليها الكتاب المعروف ب (الكلي). وقال أيضاً بأنّه ثقة، عارفٌ بالأخبار.
- وذكر الشيخ البهائي أن الكليني ألّف (الكافي) في عشرين سنة، ثمّ قال: ولجلالة قدره عدّه جماعة من علماء العامّة -كابن الأثير- من المجدّدين على رأس المائة الثالثة "..".

تعريف: هو الشيخ محمّد بن يعقوب الكُلَيني، الرازيّ نسبةً إلى «الريّ» المدينة الواقعة جنوب طهران. أمّا «كُلَين»، فهي قرية من قرى الريّ من قُرى فشارية، كان فيها مولده.

ومن خلال مراجعة المصادر التي ترجمت لحياة الشيخ الكليني، لم نعثر على تاريخ معين لسنة ولادته، إلّا أنّ المعلوم أنّه عاش زمن الغيبة الصغرى وفيها توفي أيضاً.

أمّا سُكناه فكانت في مدينة بغداد، فقد سافر إليها من «كُلَين» لينشغل فيها بالتدريس والفُتيا، ولم يذكر رجال التراجم شيئاً مفصّلاً عن حياة هذا العَلَم، وكأنّه لم يكن مشهوراً بين العلماء في بادئ أمره حتى ظهر تأليفه الشهير (الكافي) الذي ذاع صيتُه في الآفاق، فتوجّه إليه العلماء عاكفين على دراسته والأخذ منه وتمجيده والثناء على مؤلفه الكلينيّ، منصر فين عن التعرّف على حياته وسيرته. وكأنّ الكتاب أصبح عنواناً كافياً للكاتب، يحكي حياته في الجانب العلميّ بشكل واضح.

من كلمات الأعلام

إمتاز الشيخ الكليني المُكنى بـ «أبي جعفر» بخصائص علمية، وفضائل عقليّة، انحسرت عند غيره أو ضعفت، فأصبح علَما بين أقرانه. وظلّ كذلك على مدى أحد عشر قرناً، ولا يزال يُنظر إليه بعين الإجلال والإكبار، ويُعتنى بطريقته في فحص الروايات وضبط الأسانيد والمتون في النصوص، ونقل الأحاديث من أصولها.

لهذا، ظلَّ الشيخ الكلينيّ مورد رجوع الفقهاء والمحقّقين والعلماء، ومحطّ رجال الفكر والقلم؛ إذ هو من أوائل مَن دوّنوا النصوص الشريفة التي كان عليها بناء أحكام الإسلام، وتفهّم علومه وأغراضه وغاياته الكريمة. ولم يكن نقلُه نقلاً عابراً، إنّما تحلّى بالتنقية والتحقيق العالي والدقّة الفائقة، في ترتيب ونقل للأحاديث من الأصول الواردة عن الأئمة عليه المنافقة.

ولهذه الخصائص المهمّة، كان الكُليني محلَّ ثناء العلماء وإعجاب المحدِّثين، من السابقين واللاحقين، ومن الموافقين والمخالفين، من ذلك:

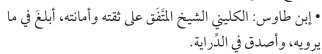
• ما نُقل عن إبن الأثير الجَزريّ صاحب كتاب (أُسد الغابة) و(الكامل في التاريخ) في كتابه (جامع الأصول)، وكذا عن الطّيبي في (شرح مصابيح البَغَويّ) وغيرهما من العلماء، من الإعتراف (۱) المحمدون الثلاثة هم: محمد بن علي بن الحسين الصدوق، ومحمد بن الحسن الطوسي، ومحمد بن يعقوب الكليني. والكتب الأربعة المعتمدة هي: (مَن لا يَحضُره الفقيه) للشيخ الصدوق، و(التهذيب) وكذا (الاستبصار) للشيخ الطوسي، و(الكافي) للشيخ الكليني.

بأنّ الشيخ الكليني: كان من المجدِّدين على رأس المائة الثالثة من الهجرة المباركة. فقد جاء في (جامع الأصول) ما نصُّه:

أبو جعفر محمّد بن يعقوب الرازي، الإمام على مذهب أهل البيت، عالم في مذهبهم، كبيرٌ فاضلٌ عندهم مشهور، وعُدّ من مجدّدي مذهب الإماميّة على رأس المائة الثالثة.

هـذا، إعتماداً على ما يرويه العامّة من صحيح أبي داود عن النبيِّ عَلَيْكَ، أنَّ الله تعالى يبعث لهذه الأُمّة عند رأس كلّ مائة سنةٍ مَن يُجدّد لها دينها. ربّما بمعنى أنّه مَن يَبعث لها ما طُمس من معالم دينها، وينهض

بإخراج نفائس معارفها.



- وعن إبن حَجَر نُقل من كتاب (التبصير) ما نصّه: الكلينيّ، أبو جعفر محمّد بن يعقوب، من رؤساء فضلاء الشيعة في أيّام المقتدر العبّاسي.
- الذهبيّ في (المشتبه): الكليني، من رؤوس فضلاء الشيعة في أيّام المقتدر.
- الطِّيبِيِّ الحسن بن محمّد: هو من مجدّدي الأمّة على رأس المائة الثالثة.
- في ما قال النجاشيّ: شيخ أصحابنا في وقته بالريّ ووجههم، جليل القدر، وكان أوثقَ الناس في الحديث وأثبتَهم.
- الشيخ حسين بن عبدالصمد الحارثي: الكلينيّ شيخ عصره في وقته، ووجه العلماء النبلاء، كان أوثق الناس في الحديث، وأنقدهم له، وأعرفهم به.
- وذكر الشيخ البهائي أنَّ الكليني ألَّف (الكافي) في عشرين سنة، ثمّ قال: ولجلالة قدره عدّه جماعة من علماء العامّة -كابن الأثير - من المجدّدين على رأس المائة الثالثة، بعدما ذكر أنّ سيّدنا وإمامنا على بن موسى الرضا الله هو المجدّد للمذهب على رأس المائة الثانية.
- وقال الشيخ الطوسيّ معرّفاً به: جليل القدر، عالم بالأخبار، له مصنّفات يشتمل عليها الكتاب المعروف بـ (الكافي). وقال أيضاً بأنّه ثقة، عارف بالأخبار.
- وقال المحدّث النيسابوريّ في كتابه (مُنية المرتاد): ومنهم قدوة



«الكافي»، أحد الكتب الأربعة

الأعلام الشيخ أبو جعفر الكليني الرازي، مُحى طريقة أهل البيت على رأس المائة الثالثة، والمؤلّف لجامع (الكافي) في مدّة عشرين سنة.

- وعدّه الشيخ محمّد تقي المجلسي -والد صاحب (البحار)- من علماء الشيعة الخالدين الذين لن يطويَهم التاريخ في طيّات النسيان.
- الشيخ محمّد باقر المجلسيّ: الكلينيّ الشيخ الصَّدوق، ثقة الإسلام، مقبول طوائف الأنام، ممدوح الخاصّ والعامّ.
- القاضى التستريّ في (المجالس): الكلينيّ، رئيس المحدّثين، الشيخ الحافظ.
- وقال الميرزا محمد باقر الموسوي الخوانساري: شأن الرجل أجلّ وأعظم من أن يختفي على أعيان الفريقين، أو يكتسي ثوب الإجمال لدى ذي عينَين ".." وحسب الدلالة على اختصاصه بمزيد الفضل وإتْقان الأمر، إتّفاق الطائفة على كونه أوثقَ المحمَّدين الثلاثة الذين هم أصحاب الكتب الأربعة.
- والمقصود بالمحمّدين الثلاثة هم: محمّد بن على بن الحسين الصدوق، ومحمد بن الحسن الطوسي، ومحمد بن يعقوب الكليني. والكتب الأربعة المعتمدة هي: (مَن لا يَحضُره الفقيه) للشيخ الصدوق، و(التهذيب) وكذا (الإستبصار) للشيخ الطوسي، و(الكافي) للشيخ الكليني.
- \* أمّا «آقا بُزُرْ ك الطُّهرانيّ» فقد كتب في الكليني: وأمرُه وجلالة قدره بين العامّة والخاصة أظهرُ من أن يُذكّر، وهو المروِّج المجدِّد لرأس المائة الرابعة. قرأ عليه (الكافي) جمعٌ كثير، وروى عنه جمع كثير من مشايخ الصدوق.

#### أضواء على (الكافي)

سبب التأليف: كان وراء كتاب (الكافى) سبب لتأليفه، يذكره المحدّث النيسابوريّ قائلاً: سأله بعض الشيعة من المناطق النائية تأليفَ كتاب (الكافي)، لكونه بحضرة مَن يفاوضه ويذاكره ممّن لا يثق بعلمه، فألُّف وصنَّف.

وذكر الشيخ الحرّ العامليّ أنّ الكليني أجاب سائله على رسالته التي ترجو تأليف الكتاب، فكتب إليه: «قد فهمتُ يا أخى ما شكوتَ من اصطلاح أهل دهرنا على الجهالة، وما ذكرتَ أنّ أُموراً قد أشكلت عليك، وأنك لا تجد بحضرتك من تُذاكره وتفاوضه مِّن تثق بعلمه فيها. وقلت أنَّك تحبّ أن يكون عندك كتاب كافٍ يجمع من جميع فنون علم الدِّين والعمل به بالآثار الصحيحة عن الصادقين عليها وبها تُؤدّى عن الصادقين عليها أنه والسُّنَ القائمة التي عليها العمل وبها تُؤدّى فرائض الله وسُنّة نبيه عليه. وقلت: لو كان ذلك رجوتُ أن يكون سبباً يتدارك الله بمعونته وتوفيقه إخواننا، ويُقبل بهم إلى مراشدهم، وقد يسر الله -وله الحمد- تأليفَ ما سألت، وأرجو أن يكون بحيث توخّيت.

ومهما كان فيه من تقصير، فلم تقصر نيّتنا في إهداء النصيحة؛ إذ كانت واجبةً لإخواننا، مع ما رجونا أن نكون مشاركين لكلّ مَن اقتبس منه، وعمل بما فيه، في دهرنا هذا وفي غابره إلى انقضائه». خصائص فريدة: هكذا كانت الضرورة، فكانت النيّة الصّادقة المخلصة والعمل الغيور الموفّق، فأثمر ذلك عن ثمرة طيّبة مباركة، هي كتاب (الكافي) بأجزائه الثمانية. وقد امتاز بخصائص فريدة: ١ ـ منها: أنّه جُمع من الأصول. قال الشهيد الثاني في (شرح دراية الحديث): قد كان استقر أمر المتقدّمين على أربعمائة مصنّف مراية الحديث): قد كان استقر أمر المتقدّمين على أربعمائة مصنّف سمّوها «أصولاً» كان عليها اعتمادهم، ثمّ تداعت الحال إلى

ذَهاب معظم تلك الأصول، فاستدركها جماعة بتلخيصها، وأحسن ما جُمع منها (الكافي). فأحاديث الأئمة عليه الأصول، دونها أصحابهُم هي الأصول، والكافي إنّما نهَل منها خير منهال.

٢ ـ ومنها: اتصال أسانيد
 (الكافي) -بالا فاصلة ولا
 قطع- بأهل بيت النبوة عليه قال الشيخ البهائي: كان جَمَع

كذا كانت الضرورة، فكانت النيّة الصّادقة مُستغن يور الموفّق، فأثمر ذلك عن ثمرة طيّبة مباركة، هُ وَمَا أَجْرَائه الثمانية. وقد امتاز بخصائص فريدة: ٤ ـ ومن من الأصول. قال الشهيد الثاني في (شرح بشكل على أربعمائة مصنّف عبارة (كان استقرّ أمر المتقدّمين على أربعمائة مصنّف عبارة (كان عليها اعتمادهم، ثمّ تداعت الحال إلى المعصوم الأصول، الخيصها، التي

في مدّة عشرين سنة، المتوفّق قبل وقوع الغيبة الكبرى، كتابه مستغن عن الإطراء؛ لأنّه كان بمحضر من نُوّاب الإمام المهدي الله وحُكي أنّه عُرض عليه الله فقال: «كاف لسيعتنا». على الله عرض عليه الله فقال: «كاف لسيعتنا». الله عرض عليه الكليني قد أجهد نفسه في أخذ الأحاديث بشكل دقيق؛ ففي رسالته إلى الذي طلب منه تأليف الكتاب ذكر عبارة (الآثار الصحيحة). ويعني هذا أنّه تَوخّى نقل الثابت عن المعصوم الله بالقرائن القطعيّة أو التواتر، فكان رضوان الله عليه ديم دقيقاً على غاية الدقّة في ضبط دقيقاً على غاية الدقّة في ضبط

زمان الوكلاء المذكورين.

الكليني عاش وتُوفّي في ظلّ الغيبة الصغرى للإمام المهديّ عجّل

الله تعالى فَرَجه، وفي حضور سفرائه الأربعة. قال السيّد إبن

طاوس: وهذا الشيخ الكليني، كانت حياته في زمان وكلاء مولانا

المهدي اللهذي عثمان بن سعيد العَمْري، وولده أبي جعفر محمّد،

وأبي القاسم الحسين بن روح، وعليّ بن محمّد السّمري. وقد تُوفيّ الكليني قبل وفاة السّمري، فتصانيف الشيخ الكليني ورواياته في

وجاء عن المحدّث النيسابوري: الكليني، المؤلّف لجامع (الكافي)

متون الأحاديث وأسانيدها.

٥ ـ ومنها: أنّ الكافي حظي بإجلال وتوثيق وثناء العلماء الأفاضل وأهل الخبرة والإختصاص من أهل السنة والشيعة، وقرأه عليه جمع كثير، كما روى عنه جميع غفير، حتى قال:

الشهيد الأوّل: الكافي في علم
 الحديث لم يُكتَب مِثلُه.



صورة حديثة لجانب من بلدة «ري» التاريخية

علماء مُحدّثينا ما وصل إليهم من كلام أئمّتنا عليه في أربعمائة كتاب تُسمّى «الأصول». ثمّ تصدّى جماعة من المتأخّرين -شكر الله سعيهم - لجمع تلك الكتب وترتيبها، فألفوا كتباً مضبوطة مهذّبة مشتملة على الأسانيد المتّصلة بأصحاب العصمة عليه ، ك (الكافي).

وقال الشيخ محمّد باقر المجلسي: بهذا الإسناد جمع مرويّات الكليني عن الأئمّة عِلَيْهِ بواسطة مَن روى عنهم. وبهذا الإسناد عن الأئمّة جمع أحاديث سيّدنا رسول الله عليه بطريقهم الصحيح الذي لا مِرية فيه، ولا شكّ يعتريه.

إذاً، فـ(الكافي) يأخذ من عين صافية.

٣ \_ ومنها: أنَّ الكتاب قد حظيَ بالإشراف الأمين، فالشيخ

- الشيخ المفيد، اعتبره مِن قَبل ذلك من سلسلة أجلّ الكتب وأنفعها.
- الشيخ المجلسي محمّد تقي، قد عدّ أخبار (الكافي) وترتيبها في غاية الدقّة، وأنّ الكليني مؤيّدٌ من الله تعالى بتأييدٍ خاص.
- الفيض الكاشاني، إعتبر (الكافي) من أكمل وأجمع الكتب في الحديث، إذ هو شامل على الأصول، وخالٍ من العيوب والفضول.
- المحقّق الكَرَكي: هذا الكتاب الكبير في الحديث (الكافي) لم يُكتَب مثله للآن، وهو كتاب في الأحاديث الشرعيّة والأسرار الدينيّة، لم يَرِد مثلُه بهذا الجمع في الكُتب الأخرى.
- المولى محمّد أمين الأسترابادي في محكيّ فوائده، قال: سمعنا

من مشايخنا وعلمائنا أنّه لم يُصنَّف في الإسلام كتابٌ يوازيه، أو يُدانيه.

• الشيخ عبّاس القمّي قال في (الكنى والألقاب): (الكافي) هو من أجلّ الكتب الإسلاميّة، وأعظم المصنّفات الإماميّة، والذي لم يُعمَل للإماميّة مِثلُه.

وعلى أيّ حال، ف (الكافي) - ومنذ أحد عشر قرناً - تنصبّ عليه جهود كبيرة من المطالعة الفاحصة والتحقيق العميق، ومراجعة المحدّثين والمفسّرين والمتكلّمين، فيحظى بموضع الإجلال من كبار أهل الإختصاص والخبرة. فالأخبار الواردة فيه منقولة عن لسان المعصومين، النبيّ وآله المهديّين صلوات الله عليهم أجمعين، ومكتوبة من قبل أصحابهم الثقاة المؤتمنين، ومتداولة يداً بيد من مؤمن ثقة إلى ثقة، حتى وصلت إلى يد الشيخ الكليني. يشتمل (الكافي) على ثلاثين فصلاً بعنوان كتاب: أوّل كُتبه: كتاب العقل وفضل العلم، وثانيها: كتاب التوحيد، ثمّ كتاب الحُجّة، والإيمان والكفر، والدعاء، وفضائل القرآن، والطهارة والصلاة والزكاة والصوم والحجّ، ثمّ النكاح والطلاق والعتق والتدبير، ويتناول في ما بعد شؤون المعيشة والقضاء، والأطعمة والأشربة، إلى أن يبلغ الجهاد والوصايا والحدود والفرائض.

وقد ضمّ مجلّداتٍ ثمانية اشتملت على:

١- أصول الكافي. ٢- الفروع من الكافي. ٣- الوافي من الكافي.
 ١- الروضة من الكافي.

وإلى ذلك، فالكتاب يحكي المنزلة العلميّة للشيخ الكليني، وجلالة قَدْره ورفعة درجته، وإن كانت كتبه الأخرى موضع تقدير العلماء، ومنها:

١ \_ كتاب في تفسير الرؤيا.

٢ ـ كتاب في الردّ على القرامطة.

٣\_كتاب في الرجال.

٤ \_ كتاب ما قيل في الأئمة عليه من الشعر.

٥ \_ كتاب رسائل الأئمة عليه .

### وفاة الشيخ الكُلَيْني

ذُكرت سنة وفاة الشيخ الكلينيّ رحمه الله مرّتين: ٣٢٨ للهجرة، و٣٢٨ للهجرة، وكلتاهما مشهورتان. إلّا أنّ النّجاشيّ أكدّ أن وفاته وقعت سنة تناثر النجوم وهي سنة ٣٢٩ للهجرة، وهي السنة التي تساقطت فيها الشُهب بكثرة ملحوظة. ويبقى الثّابت في وفاته أنّها كانت قبل الغيبة الكبرى.

ودُفن في بغداد بباب الكوفة، وهو أحد الأبواب الأربعة لقصر «المنصور» الذي بناه وسط بغداد. وقبر الشيخ الكلينيّ واقع في الجانب الشرقيّ المسمّى بـ «الرّصافة» عند طرف «جسر الشهداء»



ضريح الشيخ الكليني «جامع الآصفية»

اليوم، وقد أصبح معروفاً بل مَزاراً معلوماً. [يشار إلى أنّ ضريح الشيخ الكليني يقع في جامع في جانب الرصافة عند «جسر الشهداء» ببغداد، يقابله جامع اسمه «الوزير»، وكانت هنالك كتابات وعبارات على الضريح يعود وعلى الجامع الذي سُمّي لاحقاً بـ «الآصفية» تُشير إلى أنّ هذا الضريح يعود للكليني. وقبل سقوط النظام البعثي بسنة أقدمت عصابات صدام على تشويه الحقيقة، حيث قاموا بإخفاء العبارات التي تُشير إلى إسم صاحب القبر وكتابة إسم (الشيخ حارث المحاسيي) بدلاً عنه].

وقد ذكر السيّد هاشم البحرانيّ في (روضة العارفين) أنّ جسد الكلينيّ قد رُبّي طريّاً بكفنه بعد سنوات متمادية، حيث لم يندثر ولم يتعرّض للتآكل، يشهد بذلك هذه الحادثة:

رأى بعض حكّام بغداد قبر الكليني -عطّر الله مرقده- فسأل عنه، فقيل: إنّه قبر بعض الشيعة. فأمر هذا الحاكم بهدمه، فحفر القبر وإذا به يرى فيه جسداً بكفنه لم يتغيّر، وإلى جنبه طفل صغير مدفون بكفنه أيضاً! فأمر الحاكم بدفنه مرّة ثانية، وبنى عليه قبّة، وهو إلى الآن قبرٌ معروف ومشهود.

هذا ما جاء في (روضة الواعظين) للفتال النيسابوري، أمّا في غيره فقد ورد أنّ بعض حكّام بغداد للّا رأى إقبال الناس على زيارة الأئمة عليه وتعظيمهم وتشييد قبورهم، حمله النُصب والبُغض يومَها على التفكير بنبش قبر الإمام موسى الكاظم عليه قائلاً: إن كان كما يزعم الشيعة من فضله فهو موجود في قبره، وإلّا مَنَعُنا الناسَ من زيارة قبورهم. فقيل له -ولعل القائل هو وزيره-: إنّ الشيعة يدّعون في علمائهم أيضاً ما يدّعون في أئمّتهم! وإنّ هنا رجلاً من علمائهم المشهورين، واسمه محمّد بن يعقوب الكليني، وهو من أقطاب علمائهم، فيكفيك الإعتبار بحفر قبره.

فأمر الحاكم بحفر قبر الشيخ الكلينيّ، حتى إذا كُشف وجد الشيخ على هيئته كأنّه قد دُفن في تلك الساعة! فأمر الحاكم ببناء قبّة عظيمة عليه وبتعظيمه، وصار القبر فيما بعد مزاراً مشهوراً.

## الحوار في الإسلام الدّور والمجالات

\_\_\_\_\_\_الشيخ محمد على التسخيري\*\_

الرؤية الثقافية الإسلامية رؤية هادية، تنطلق من مرجعية مقدّسة للحياة الإسلامية تُعطيها شكلها ومضمونها المتميّزين. وتستبطن هذه الرؤية مُجمل أُسس عملية التغيير الإجتماعي الشامل؛ فهي الإطار الذي يجمع في داخله مختلف مجالات التغيير.

مهما اختلف علماء الإجتماع والنفس والأنثربولوجيا والإعلام في تحديد مفهوم الرؤية الثقافية، فإنّهم يتفقون على دورها الأساسي في رسم تفاصيل حياة المجتمع والفرد وتحدّي أنماطها، أي أنّها بكلمة أخرى: العنصر المركّب الذي يحدّد الأفكار والسلوك والظواهر الاجتماعية. ويعدّها الأمام الخميني فَنَيّ «المصنع الذي يصنع الإنسان» و«طريق إصلاح المجتمع»، أو أنمّا -كما يقول مالك بن نبي- الدستور الذي تتطلّبه الحياة العامة، بجميع ما فيها من ضروب التفكير والتنوع الإجتماعي.

وهنا يأتي الحوار ليُعطي للإختلاف - التنوّع بُعداً إنسانياً يضعه في شكله الطبيعي، ولا يسمح له بالتحوّل إلى طاقة تدميرية، بل إنّ الحوار يخفض من مستوى سلبيّات الإختلاف، ويرفع من مستوى إيجابيّاته، ليكون الإختلاف في هذا الإطار رحمةً وخيراً، ودافعاً للإصلاح والمراجعة المستمرّة. وهذا البُعد يمنح الحوار مضموناً مصيريّاً وموقعاً استراتيجيّاً في استمرار الحياة، وإبقاء الجنس البشري بمستوى ما حباه الله تعالى من عقل وقدرة على التفكير والإختيار.

إنّ الحوار أداة للكشف عن الحقائق والأشياء الخفيّة، ومن خلاله تتم الإجابة على كثير من علامات الإستفهام والإشكاليات العالقة في الذهن، أو تزيد من القناعات الذاتية، كما يمكن من خلاله كشف الباطل و دحضه، وكشف مؤثّرات و دلائل بطلانه.

#### الحوار قيمة حضارية

وبشكل مجمل، فإنّ الحوار ينضج الأفكار والقرارات؛ ففي الجانب الفكري والثقافي -مثلاً ينمّي الحوار الأفكار ويعمّقُها، ويشذّبها ممّا يعلق بها من انحراف أو جمود أو شوائب، كما ويحرّك العقل باتّجاه الإبداع والتجديد والتحرّر، في الحدود التي تفرضها مرجعيّة الإختلاف.

وفي الجانب السياسي - الإجتماعي، يلعب الحوار الدور نفسه \*رئيس «المجمع العالمي للتقريب بين المذاهب الإسلامية». من محاضرة له بعنوان: «التنمية الثقافية في العالم الإسلامي وتحديات المستقبل»

في تنضيج القرار الإجتماعي، والسياسي، وإشعار الآخرين بالمسؤولية وأهمية الموقع الذي يحتلونه، بل إنّ بعض الأنماط تعدّ في دائرة المسلمين لوناً من ألوان الشوري.

وبالتالي، فإنّ الحوار في الإسلام يعبّر عن قيمة حضارية؛ لأنّه أسلوب الأنبياء في التبليغ والدعوة. فقد انتشر الإسلام بالحوار والوعظ والمحاجّة والقول الحكيم، والذي أوصله إلى أقاصي الدنيا، ولا سيّما أفريقيا وشرق آسيا وأميركا، هو الحوار. هذه البلدان التي يقطنها اليوم مئات الملايين من الناس، دخلت الإسلام بالحوار، فالإسلام هو دين الحجّة ودحض الباطل بأسلوب الحكمة: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ بِأَلْتِي هِيَ أَحُسَنُ .. ﴾ النحل: ١٢٥.

ولا بد من الإشارة هنا إلى أنّ الحوار ليس الإستراتيجية الوحيدة في نشر الدين والدعوة والتبليغ، رغم أنّه إستراتيجية أساسية، ورغم أنّه موقف يتّخذه المسلم أساساً في الحركة، إلّا أنّ الإستراتيجية تتغيّر وفق موقف الطرف الآخر.

#### الحوار بحسب الموضوع

هذا وينقسم الحوار على أساس معيار المادة أو الموضوع إلى: ١ - حوار علمي (فقهي، عقائدي، أو مختلف العلوم الإسلامية والإنسانية الإجتماعية أو البحتة والتطبيقية).

٢- حوار سياسي (ما يرتبط بالشأن السياسي العملي أو النظري).

٣- حوار فكري، ثقافي، إجتماعي وغيرها.

ولكلِّ من هذه الأصناف أساليبه الفنيّة، وآدابه، وقواعده ومنهجه، وبالتالي فإنّ القِيم العلمية والأسلوبية تختلف إلى حد ما بينها. ولكنّ القيم الدينية والأخلاقية والإنسانية تبقى قاعدة مشتركة لها جميعاً. وقد ركزَّت المرجعيّة الإسلاميّة من خلال النصوص على هذه القيم، وفصّلها وشرحها الفقهاء وعلماء الكلام والأخلاق، كلِّ من زاويته ومدخله العلمي. ومع التطوّر الهائل دخلت معادلات قيمية جديدة في صياغاتها، وليست جديدة في أصولها، وهي مما ينبغي اكتشافه والتُعرّف عليه.

## من وصايا السيّد إبن طاوس أدبُ العلاقة بالمهديّ المنتظر عَلَيْكُ

| u ,         |              |  |
|-------------|--------------|--|
| لے حمود     | اعداد: ء     |  |
| <br>ـي حبوـ | غ — <u>-</u> |  |

«وقدُّم حوائجَه على حوائجك، والصدقة عنه قبل الصدقة عنك، والدعاء له قبل الدعاء لك، واعرض حاجتك عليه كلُّ يوم اثنين ويوم الخميس من كلُّ أسبوع، وقل عند خطابه: يا أيُّها العزيز! مسّنا وأهلُنا الضرّ، وجئنا ببضاعة مُزجاة».

وصيّة لسيد العلماء المراقبين السيّد إبن طاوس قدّس سرّه حول أدب العلاقة بالإمام صاحب العصر والزمان صلوات الله عليه، وردت في كتابه (كشف المحجّة لثمرة المهجة) الذي كتبه بعنوان الوصيّة لولده «صفىّ الدين» السيّد محمّد.

> أوصيك يا ولدى محمّد وأخاك، ومَن يقف على كتابي هذا، بالصّدق في معاملة الله جلّ جلالُه، ورسوله عليه، وحفظ وصيّتهما بما بشّرا به من ظهور مولانا المهديّ كليُّه، فإنّني وجدتُ القول والفعل من كثيرٍ من الناس في حديثه الله خالفاً للعقيدة من وجوهِ كثيرة:

> ١- منها: أنّني وجدتُ أنّه لو ذهب مِن الذي يعتقد إمامتَه عبدٌ أو فرس، أو درهمٌ أو دينار، تَعلُّق خاطرُه وظاهره بطلب ذلك الشيء المفقود، وبذَل في تحصيله غايةَ المجهود، وما رأيتُ لتأخّر هذا المحتشم عظيم الشأن عن إصلاح الإسلام والإيمان، وقطع دابر الكفّار وأهل العدوان، مثل تعلّق الخاطر بتلك الأشياء المحقّرات!! فكيف يعتقد مَن يكون بهذه الصفات أنّه عارفٌ بحقّ الله جلّ جلالُه، وحقّ رسولِه ﷺ، ومعتقدٌ إمامة (إمام زمانه) على الوجه الذي يدّعي المغالاة والموالاة لشريف معاليه.

> ٢- ومنها: أنّني وجدتُ من يذكر أنّه يعتقد وجوب رياسته والضرورة إلى ظهوره وإنفاذ أحكام إمامته، لو واصلَه بعضُ من يدّعي أنّه عدوٌّ لإمامته من سلطان، وشملَه بإنعامه، لَتعلّق خاطرُه ببقاء هذا السلطان المشار إليه، وشغله ذلك عن طلب المهديّ الله ، وعمّا يجبُ عليه من التمنيّ لعزلِ الوالي المُنعِم عليه. ٣- ومنها: أنّني وجدتُ من يدّعي وجوبَ السرور بسروره، والتكدّر بتكدّره صلوات الله عليه، يقول إنّه معتقد أن كلّ ما في الدنيا قد أُخذ من يد المهدى عليه، وغصبَه الناسُ والملوك من يدَيه، ومع هذا لا أراه يتأثّر بذلك النهب والسلب، كتأثّره لو أخذ ذلك السلطان منه درهماً، أو ديناراً، أو مِلْكاً، أو عقاراً، فأين هذا من الوفاء ومعرفة الله جلّ جلاله، ورسوله عليه، ومعرفة الأوصياء؟!

٤- ومنها: أنّني قلتُ لبعض من يدّعي الحرصَ على ظهوره الفقال: أما كان يُمكن أن يلقى أحداً من شيعته ويُزيل الخلاف؟

والوفاءَ له والتأسّف عليه، ما تقول لو أنفذ إليك المهدي عليه، وقال لك إنّى قد عرفتُ من جهة آبائي عليه عن رسول الله عليه بطريق مُحقّق اعتمدتُ عليه، أنّ متى ظهرتُ الآن فإنّ ساعة ما تقع عينُك عليَّ تموتُ في الحال، ومتّى تأخرتُ عن الظهور عشتَ عشرين سنةً ممتَّعاً، مسروراً بالأهل والولد والمال، أفليس كنتَ تختار تأخّر ظهوره لأجل حياتك الفانية؟!

٥ - ومنها: أنّني قلتُ لبعض من يدّعي، مغالٍ في موالاته عليه: لو أنفذ إليك وقال لك إنّ سلطان بلادك يعطيك بعد هذا اليوم كلّ يوم ألف دينار، ثمّ أعطاك السلطانُ مستمرّاً على التكرار كلّ يوم جملة هذا المقدار، وقال الله: هو لك حلالٌ زمن الغَيبة، ثمّ أنفذ إليك الشُّهِ وقال: أنا قد أُذِن لي في الظهور، وهذا العطاء ما كان بإذني ولا تستحقُّه إلَّا مع غيبتي، فأيُّما أحبُّ إليك؟ أظهرُ وأقطعُ هذا العطاء، وأحاسبُك على كلّ ما فضُل عن مؤونتك، وأجعل هذا «الراتب» لبعض مَن بينك وبينه عداوةٌ دنيويّة، ممّن منزلتُه في الظاهر دون منزلتك، فأيُّما كان أحبّ إليك، أن تطول غيبتُه وتأخذ العطاء كلّ يوم ألف دينار؟ أو يتعجّل ظهورُه ويحاسبك عليها ويقطعها ويردّها إلى عدوّك؟! عرَّفنا ما يكون في قلبك من الإختيار؟

\* وقلتُ لبعض الإخوان إنّ رجال المهديّ الله من يريده للوجه الذي أراده الله جلَّ جلالُه له، سواءً كان نفعاً لهذا المريد أم غير نافع في العاجلة له "..."

\* وقَد كان سألني بعضُ مَن يذكر أنّه معتقدٌ لإمامته، فقال قد عرضت لي شبهةٌ في غيبته.

فقلت: ما هي؟

".." واشترط عليَّ أن لا أُجيبه بالأجوبة المسطورة في الكتب، وذكرَ أنّه ما أزال الشبهة منه، ما وقف عليه ولا ما سمعه من الأعذار المذكورة!

فقلت: أيُّهما أقدرُ على إزالة الخلاف بين العباد، وأيُّهما أعظم وأبلغ في الرحمة والعدل والإرفاد؟ أليس الله جلّ جلاله؟ فقال: بلى.

فقلتُ له: فما منع الله جلّ جلالُه أن يزيل الخلاف بين الأمم أجمعين وهو أرحم الراحمين، وأكرم الأكرمين، وهو أقدر على تدبير ذلك بطُرقٍ لا يُحيط بها علم الآدميّين! أفليس أنّ ذلك لعذر يقتضيه عدلُه وفضلُه على اليقين؟ فقال: بلى.

فقلت له: فعُذرُ نائبه ﷺ هو عذره على التفصيل لأنّه ما فعل فعلاً، إلّا ما يوافق رضاه تعالى على التمام. فوافق وزالت الشبهة وعرف صدق ما أورده الله جلّ جلاله على لساني من الكلام ".." \* فكن في موالاته ﷺ والوفاء له وتعلّق الخاطر به:

على قدر مراد الله جلّ جلاله، ومراد رسوله عليه، ومراد آبائه عليه منك.

١ - وقد م حوائجه على حوائجك عند صلاة الحاجات كما ذكرناه في كتاب (المهمات والتتمّات). [تتمّة على (مصباح المتهجّد) للشيخ الطوسي].

٢- والصدقة عنه قبل الصدقة عنك وعمّن يعز عليك.

٣- والدعاء له قبل الدعاء لك، وقدّمه في كلّ خيرٍ يكون وفاءً له
 ومقتضياً لإقباله عليك وإحسانه إليك.

٤- فاعرض حاجتك عليه كلّ يوم اثنين ويوم الخميس من كلّ أسبوع، لما يجب له من أدب الخضوع.

٥- وقل عند خطابه بعد السلام عليه بما ذكرناه في أواخر

الأجزاء من كتاب (المهمّات) من الزيارة التي أوّلها: «سلام الله الكامل، يا أيّها العزيز مسّنا وأهلّنا الضرّ، وجئنا ببضاعةٍ مُزجاة، فأوف لنا الكيلَ وتصدّق علينا إنّ الله يجزي المتصدّقين، تالله لقد آثرك الله علينا وإن كنّا لَخاطئين، يا مولانا استغفر لنا ذنوبنا إنّا كنّا خاطئين...».

٣- وقُل: يا مولانا هذه مقامات إخوة يوسف مع أخيهم وأبيهم وقد رَحِماهم بعد تلك الجنايات، فإنْ كنّا غير مرضيّين عند الله جلَّ جلاله وعند رسوله على وعند آبائك وعندك عليكم أفضل الصلاة، فأنت أحقُّ أن تسعنا من رحمتك وحلمك وكرمك وشريف شِيَمِك، بما وسع إخوة يوسف من تعطُّفه عليهم ورحمته لهم وإحسانه إليهم. "..".

٧- وقل له غير ذلك ممّا يُجريه الله جلّ جلاله على خاطرك، واذكر له أنّ أباك قد ذكر لك أنّه أوصى بك إليه، وجعلك بإذن الله جلّ جلاله عبدَه، وإنّني علّقتُك عليه، فإنّه يأتيك جوابُه صلوات الله وسلامه عليه.

وممّا أقول لك يا ولدي محمّد، ملاً الله جلّ جلاله عقلك وقلبَك من التصديق لأهل الصدق والتوفيق في معرفة الحقّ، إنّ طريق تعريف الله جلّ جلاله لك بجواب مولانا المهديّ صلوات الله وسلامه، على قدرته جلّ جلاله ورحمتِه. فمن ذلك ما رواه محمد بن يعقوب الكليني في كتاب (الرسائل)، عمّن سمّاه قال: «كتبتُ إلى أبي الحسن هي أنّ الرجل يحبُّ أن يُفضي إلى إمامه ما يحبُّ أن يُفضي به إلى ربّه، قال فكتب: إنْ كانت لك حاجة، فحرِّك شفتيك، فإنّ الجواب يأتيك». ".." وقد اقتصرتُ لك على هذا التنبيه، والطريق مفتوحةً إلى إمامك هي، لمن يريدُ الله جلَّ جلاله عنايته به، وتمام إحسانه إليه.

## إجابة الدعاء ليلة المولد

ومن اللّيالي التي تؤمل فيها الإجابة ليلة مولد النبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم ويومه، وليلة مبعثه الشريف ويومه، ويوم عرفة وليلة عرفة، وخاصّة إذا كان بالموقف، أو عند مشهد الإمام الحسين عليه السلام وليلة عيد الغدير ويومه، وليلة النصف من رجب.

(المصادر الفقهية)

## مناورات «الولاية ٩٠» الإيرانيّة رسائل ومضاعيل

\_\_\_\_\_العميد الركن الدكتور أمين حطيط \*\_

المناورات البحريّة الإيرانيّة الأخيرة، «الولاية ٩٠»، وما تضمّنته من رسائل إلى العرب والغرب على حدًّ سواء، ومدى تأثيرها على مسار الأزمة السوريّة، نقاط تناولها الخبير الإستراتيجي والعسكري، العميد الرّكن الدكتور أمين حطيط، في مقالة نُشرت في صحيفة «الثورة» السوريّة في الثاني من الشهر الفائت.

عندما لوّح الغرب بفرض حظر نفطي على إيران، تبعَه «تبرُعٌ عربي» سخيّ بتعويض النقص عالميّاً إثر الحظر. ظنَّ أصحاب التهديد والكرم أنّ إيران قد تنحني هذه المرّة وتنصاع للإبتزاز والتهويل، وتستجيب للمطالب الغربيّة بالنّأي بنفسها عن المسألة السوريّة التي سفَّهَت بصمود السوريّين وقوّاتهم المسلحة أحلام الغرب وبعض المحيط العربي والإسلامي، أحلام تمثّلت بالسّعي لإسقاط النظام واستبداله بنظام عميل يصالح «إسرائيل»، ويُقاد غربيّاً مِن قِبَل مجموعة من عملاء المخابرات الغربيّة من فرنسيّين وأميركيّين وصهاينة.

لكنّ إيران، وكالعادة، ردَّت على السلوك العدائي على طريقتها التي يحاول الغرب أن لا يفهمها، ونظَّمت مناورات عسكرية مركّبة شاركت فيها أساساً أسلحة الجوّ والبحر، وكان لسلاح البرّ دور خاص في ما يتعلّق بالشواطئ وحراستها، أو الإسناد البرّي للعمليّات البحريّة، وقد أظهرت إيران في هذه المناورات جديداً في مواضيع ثلاثة:

١- في موضوع التسليح، أظهرت أسلحة بحرية وصاروخية وجوية جديدة.

٢- في موضوع الأداء، أظهرت تنسيقاً عالى المستوى بين أسلحة الجيش الثلاثة، وهذا أمر يعرف أهميّته المختصّون، ونذكر فقط للتدليل على أهميّته بأنّ لجنة فينوغراد «الإسرائيلية» رأت بأنّ أحد أسباب الإخفاق «الإسرائيلي» في حرب تموز ٢٠٠٦ هو تدني مستوى التنسيق بين الأسلحة.

٣- وأخيراً في موضوع الهدف من المناورات، أظهرت وضوحاً
 في سعيها لامتلاك القوة اللازمة والفاعلة لإقفال مضيق هرمز
 بأسرع ما يُمكن.

\* خبير استراتيجي وعسكري، وأستاذ جامعي



من المناورات البحرية في مضيق «هرمز»

#### «سِجن» البحريّة الأميركيّة

وإذا كان الموضوعان الأوّل والثاني من طبيعة عسكريّة محضة أو أبعد من ذلك بقليل، ولا يمكن استبعاد توقعهما مِن قِبل المراقبين، فإنّ المسألة الثالثة تُعتبر من المسائل البالغة الأهميّة على الصُعُد المحليّة والإقليميّة والعالميّة، وذلك بسبب الأهميّة الخاصّة لمضيق هرمز من شتّى النواحي، ونذكّر ببعض وجوهها:

١ - تمرّ في مضيق هرمز ٤٠٪ من صادرات النفط العالميّة، وتتّكل أوروبا بصورة خاصّة عليها.

Y- تنتشر على الشاطئ الجنوبي للخليج وفي الدّول العربيّة القائمة هناك قواعد عسكريّة أوروبيّة وأميركيّة من الكويت إلى البحرين فقطر والإمارت، ما يجعل إغلاق المضيق بمثابة تحويل للقوى الغربيّة في الخليج مِن قوّة تهديد لإيران، إلى قوّة محاصَرة باليد الإيرانيّة.

٣- يعمل في الخليج الأسطول الخامس الأميركي بِحُريّة شبه تامّة، وبذهنيّة أنّ الخليج هو بُحيرة أميركيّة، ويكون حصارُه تغييراً للتوصيف، بحيث يصبح «سجناً» للبحريّة الأميركيّة.

إغلاق «مضيق هرمن»، سيُحيل الخليج إلى سجن للبحرية الأميركيّة، ويحوّل القواعد العسكريّة الغربيّة في المنطقة، من قوّة تهديد، إلى قوّة محاصرة باليد الإيرانيّة

وبالتالي يكون حصار الخليج عبر إغلاق المضيق المدخل الإجباري الوحيد إليه - يحمل رسالة قوّة وتحدًّ إيراني للغرب في قوّته وهيمنته. وأهميّة هذه الرسالة تتمثَّل بالقول إنَّ الهيبة الردعيّة لأميركا ولحلفائها باتت مشوَّشة وغائبة عن الذّهن الإيراني إلى الحدِّ الذي لا يجعل لها أهميّة تردع الإيراني عن التحدي، وهذا الأمر يُعتبر صفعة قويّة في المفهوم الإستراتيجي والعسكري تُوجَه إلى الحلف الأطلسي بالجملة، ويدوله وعلى رأسها أميركا بالمفرّق.

وبعد نجاح المناورات ميدانياً، خرج المسؤول الإيراني ليُعلن بأنَّ إقفال الخليج بات أمراً سهلاً لِقوّاته، وأنّ الإستمرار في إحكام إقفاله بات ممكناً وبالقدرات العسكرية المتاحة.

#### «الرسائل» الإيرانيّة

لقد حقَّقت إيران أهدافها من هذه المناورات، وأبلغت رسائلها بوضوح، كالتالي:

1- إنَّ سياسة التهديد والوعيد الغربيّة، أو إعتماد الغرب لـ «استراتيجيّة الضغط لمنع الحركة والنموّ» الإيراني، هي سياسة عقيمة ولن تغيِّر مسار السياسة الإيرانيّة، وبالتالي فإن الموقف الإيراني في المنطقة عامّة، ومن المسألة السورية خاصّة، هو موقف نهائي لا رجعة فيه، وهو دعم الشعب السوري في خياراته وتمسُّكه بالحركة الإصلاحيّة التي يقودها الرئيس الأسد، ورفض أيّ تدخُّل أجنبي -مهما كان مصادر هذا التدخُّل وأنواعه - وأنَّ إيران تمتلك من القوّة العسكريّة ما يمكِّنها من التصرُّف لإجهاض أيّ تدخُّل أجنبي في سوريا.

٧- إن للجوء الغرب إلى العقوبات الإقتصادية وحظر النفط الإيراني سيقابله، وبالتأكيد، «حظر إيراني لنقل ٤٠٪ من صادرات العالم النفطية»، وسيكون الألم والضرر الذي سيحل بالغرب أعلى درجة من الألم الذي يحل بإيران. وهنا لن تكون قيمة عملية لسخاء «عرب أميركا» في الخليج، ووعودهم بتعويض النقص في



صواريخ جديدة تختبر لأوّل مرّة

حال الحظر على نفط إيران. فالكلّ سيصبح في الخسارة سواء.

٣- على عرب الخليج أن يفهموا بأنَّ كلّ أساطيل الغرب وقواعده العسكرية المنتشرة على أراضيهم، لن تتمكَّن من حمايتهم إذا انخرطوا في عمل عدائيًّ ضدّ إيران، سواء في ذلك تقديم التسهيلات للمعتدي، أم الإنخراط بالعمل العدائي تنفيذياً وبشكل مباشر، وإنَّ إمكانات إيران العسكرية قادرة على تجويف الوعود الغربية بالحماية لهم. وبالتالي، إنّ أمن الخليج لن يكون اليوم ولا غداً إلّا قراراً إقليمياً يتَّخذه أهل الخليج بأنفسهم في الله عمات وعلاقات مبنية على الثقة، بعيدة عن الكيد والتعامل مع الأجنبي.

أمّا في مفاعيل الرسائل، فإنّنا نرى فوريّة في الأثر، وكانت في دعوة إيران، من موقع قوّة، «مجموعة ١٠٥» إلى مفاوضات صريحة وعمليّة حول الملف النووي الإيراني، (وهنا نذكر بأنَّ السبب المدَّعى به ليُتَّخذ ذريعة لحَظْر النفط هو الملف النووي الإيراني، رغم أنَّ السبب الحقيقي اليوم هو الموقف من سوريا، التي شكَّلت هزيمة الغرب فيها كارثة استراتيجيّة لم تُحدّد أبعادها بعد).

لذلك، ولأنَّ الغرب فهم، كما يبدو، الرسالة التي حملتها المناورات، وعلم أنّه لن يكون بمقدوره أن يفرض الحظر على نفطها وإلَّا غامر بمصالحه النفطيّة، أو دفع الأمور إلى حرب لا يعرف أحد مداها، وهي ستحرق النفط وتعقَّد الأمور وتزيد في مشاكله الإقتصاديّة، ولأنَّه فهم الرسالة، فإنّنا رأينا مسارعة «الإتّحاد الأوروبي» للترحيب بالدعوة الإيرانيّة، ولا نتوقَّف عند المفاوضات بذاتها، وما إذا كانت ستعقَّد أم لا، أو إذا كانت ستنتج أم لا (الأرجح أنّها ستبقى عقيمة)، بل إنَّ الأساسي من الأمور يتمثّل في نجاح إيران في الرّد، وثباتها على مواقفها في خياراتها الإستراتيجيّة، وفهم الغرب لذلك واستيعابه للرسالة، وهذا ما سيُفاقم أزمته في سوريا التي انقلبت اليوم إلى مقبرة لطموحات وأحلام الكثر من عرب، وإقليميّين، وغرب، وصهاينة.

## بِابُ الفراديس

| «شعائر»         | اعداد: |  |
|-----------------|--------|--|
| " <b>J</b> ———" |        |  |

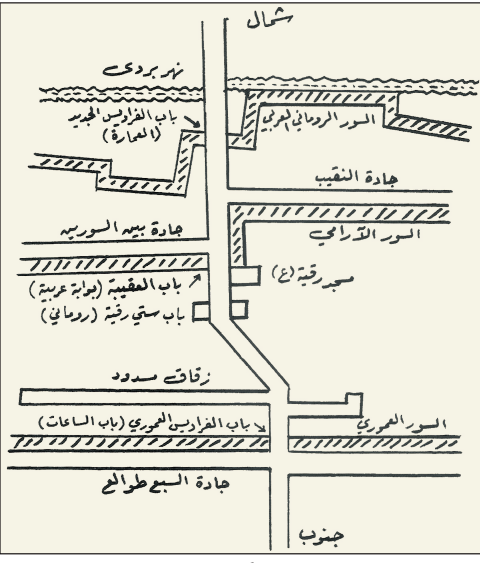
يستوقف الباحث في وصول موكب السبايا إلى دمشق العديد من أسماء أماكن في دمشق القديمة، ينفع التدقيق فيها في معرفة ما يلى:

- ١- الجهة التي دخل الموكب النبوي منها إلى دمشق.
- ٢- أين كان يزيد عندما قال شعره الذي هو أحد الأدلة الكثيرة على كفره، والذي ورد فيه: «فقد اقتضيتُ من النبيّ ديوني»؟
- ٣- أين بقي الموكب النبوي ثلاثة أيّام، ليستكمل النظام الأموي زينة الإحتفال بالنصر على رسول الله صلّى الله عليه وآله؟
  - ٤- من أيِّ بابٍ دخل موكب السبايا إلى داخل دمشق؟
  - ٥- أين كانت ذروة إحتفالات «يوم الزينة» الذي أظهرت فيه قريش -عبر النظام الأموي- كفرها الصريح؟
    - ٦- أين سقط الرأس الشريف عن الرمح؟!
    - ٧- أين نُصِب الرأس الشريف في عدّة أماكن من دمشق؟!

وغير ذلك من الأحداث المفجعة... وفي البحث عن ذلك، يستردَّد إسم «باب الفراديس» كمفصل يتوقّف عليه تحديد الكثير من الحقائق المرتبطة بأيّام السّبي، ويدخل الباحث في دوّامة، قد يوضحها -أو يكاد- ما تثبته هذه الخريطة من تعدُّد الفراديس»، حيث كان يتم الفراديس»، حيث كان يتم توسيع «سور دمشق» من توسيع «سور دمشق» من بابّ جديد بنفس الإسم، كما توضح الخريطة.

#### المصدر:

كتاب (دمشق القديمة وأهل البيت عليهم السلام) للدكتور لبيب بيضون (تموز ٢٠٠٤)، مطبعة إبن زيدون). في ص ٣٥ من الكتاب أنَّ الخريطة رُسمت على أساس عـدة مصادر، أهمها ما أفاده «الأستاذ سبانو» في كتابه (مكتشفات مثيرة) ص٣٢٩.



خريطة في تعدّد «باب الفراديس»

«شعائر»

# حوائر حقافيت



#### الثقافة الإسلاميّة: ما ينبغي، وما هو كائن

«هذا حُسَبُك فينا»

«مصباح الشريعة»

تشييعُ المَيت. الوفاءُ بالوعد

الإيمان، والنّفاق. الأصوليّة، والفيدراليّة

حكم ولغة . تاريخ وبلدان . شعر

إصدارات: عربيّة . أجنبيّة . دوريات

إعداد: علي حمود

إعداد: «شعائر»

قراءة: سلام ياسين

«شعائر». الشيخ عباس كوراني

«شعائر». عماد مرتضى

إعداد: جمال برّو

ياسر حمادة

موقف

# الثقافة الإسلاميّة

## بين ما ينبغي، وما هو كائن

| ـ إعداد: علي حمود |  |
|-------------------|--|
|-------------------|--|

هذا النصّ مقتطف (بتصرّف) من جواب لآية الله الشيخ محمّد تقي مصباح اليزدي على سؤال حول «مسألة الثقافة الإسلاميّة» التي طالما أكّد عليها الإمام الخميني و كلماته ومؤلّفاته، ويؤكّد عليها الإمام الخامنئي دام ظلّه، مختصراً إيّاها بعبارة «الإسلام المحمّدي الأصيل».

الإسلام هو الأساس الذي ارتكزت عليه الثورة الإسلاميّة في إيران، وهو [الإسلام] لا يعدو كونه مسألة ثقافيّة؛ أي هو مجموعة من المعتقدات والقِيم. فالهدف الأساسيّ من الثورة هو [التغيير الثقافي]، بل هو الهدف الأساسيّ لجميع الأنبياء.

إنّ مدلول مصطلح «الثقافة» والمراد من «العمل الثقافية» ليس واضحاً للكثيرين. قد يتم إعداد برامج ثقافيّة، وتُرصَد ميزانيّات لنشاطات معيّنة كالموسيقى، والرياضة، والسينما، والمسرح، وما إلى ذلك، لكن يا ترى هل هذا هو ما نرمي إليه من العمل الثقافيّ؟ فإذا سألت: لماذا لا تقومون بنشاطات ثقافيّة؟ قيل لك: هذه هي النشاطات الثقافيّة؛ أفيكون العمل الثقافيّة غير هذا؟

أنا أقولها بصراحة إنّ هذه الأموريتم تبنّيها كذريعة في الكثير من المواطن؛ بمعنى أنّهم لا يريدون أصلاً القيام بالعمل الأساسيّ؛ فتراهم يطلقون عنوان «الثقافيّ» على بعض الأمور، ويسعون جدّياً في تنفيذها ليخدعوا الناس في سبيل تمرير أغراضهم ومخطّطاتهم وتنفيذها على الأرض.

في المقابل، فإن أولئك الذين يرغبون فعلاً في إشاعة الثقافة الصحيحة، والحريصين على هذا الأمر، تجدهم يهابون عَظَمة هذا العمل وثقل مسؤوليته، لأنّ «الثورة الثقافية» أثقل وأعمق وأخطر من الثورة السياسية في بعض جهاتها.

كما أنَّ هناك من الأشخاص ممّن يسعُه -بشكل أو بآخر - فعل شيء في هذا المجال، لكنّه يرى أنّه بإنجازه لهذا العمل سيفقد بعض مقرّبيه، فتراه يحدّث نفسه: لماذا أُضيّع أوقاتي بهذه الأعمال؟ فَلاُركِّز جهودي على الأعمال التي تُلفت أنظار الجماهير.

ومن ناحية أخرى فإنّ النزعات الحيوانية عند بعض الأشخاص تتعارض مع ازدهار الثقافة الإسلامية، فأمثال هؤلاء يعلمون أنّ تطوّر الثقافة الإسلامية يحول دون تمتّعهم بشهواتهم وملذّاتهم، بل ويجرّ عليهم الإتّهامات من قبل بعض الدول بالرجعيّة والتخلّف. فهؤلاء يحدّثون أنفسهم: لماذا نسعى لخلق المشاكل لأنفسنا؟ ولهذا السبب فعندما يتوقّع الناس إنجاز عمل ثقافيّ

يطرحون المسرح والسينما وأمثالها على أنّها أعمال ثقافيّة. أمّا البعض الآخر فيقول: إنّ هذا العمل هو مسؤوليّة علماء الدين، ولابدّ لهم أن يبذلوا جهوداً على هذا الصعيد، ونحن على استعداد لأن نمدّ لهم يد العون.

أمّا في ما يخصّ أوساط علماء الدين فهناك بعض العوامل التي تقف أمام تقدّم العمل الثقافيّ، منها ما هو مرتبط بقلّة الوعي عند بعضهم ممّن يتصوّر أنّ وظيفة عالم الدين تنحصر في الفقه والأصول، وكتابة الرسالة العمليّة، وتقاضي الحقوق الشرعيّة، غافلين عن أنّ العمل الثقافيّ هو وظيفتنا نحن علماء الدين أيضاً. فإحدى سبل العمل في الإتجاه الثقافيّ الإسلاميّ هو السعي لصياغة نصوص دراسيّة جامعيّة في مختلف فروع العلوم الإنسانيّة لنستطيع عن هذا الطريق خلق تغيير ثقافيّ ملموس. ولن نستطيع تأليف كتاب دراسيّ ووضعه في مقابل كتاب الفيلسوف الغربي الفلاني، الذي ما زال يدرّس في الجامعات منذ عشرات السنين، الذي ما زال يدرّس في الجامعات منذ عشرات السنين، بذلوا، وسَبَرنا غور كلّ خفاياه، كي نتمكّن -من حيث الظاهر ومن حيث العمق معاً أن نُعدٌ مباحث ومواضيع قيّمة يمكن أن تحلّ صعوبته هي التي تشكّل أحياناً عائقاً أمام الإقدام على أوّل خطهة.

ومن أجل الخروج من هذه الحالة لا بدّ من أناس مضحين يضعون الدعة والراحة جانباً، ويغضّون الطرف عن لذائذ عيشهم، ومصالح دنياهم، والمناصب والمقامات وينهمكون في البحث والتحقيق، ويعملون على تنشئة كوادر متخصّصة، ويُعدّون خططاً ممكّنهم في فترة زمنيّة أقصاها عشر سنوات من تربية وإعداد أساتذة متضلّعين قادرين على إنجاز ما نصطلح عليه اليوم عمليّة أسلمة العلوم الإنسانيّة.



## أبو طالب، حامي رسول الله

## «هذا حَسَبُك فينا»

\_\_\_\_\_ إعداد: «شعائر» \_\_\_

مجموعة جديدة من فرائد الروايات تقدّمها «شعائر» للقارىء الكريم من (تفسير نور الثقلين) للشيخ الحويزي، و (تذكرة الفقهاء) للعلّامة الحلّي، و (ثواب الأعمال) للشيخ الصدوق، و (بحار الأنوار) للعلّامة المجلسي.

إنّ قريش كانوا يجدُّون في أذى رسول الله على ، وكان أشدّ الناس عليه عمّه أبو لهب، وكان رسول الله على ذات يوم جالساً في الحجر، فبعثوا إلى سلا شاة [الجلدة الرقيقة التي يكون فيها الولد من المواشي] فألقوه على رسول الله على ، فاغتمّ رسول الله من ذلك، فجاء إلى أبي طالب، فقال: يا عمّ، كيف حَسَبي فيكم؟ قال: وما ذاك يا ابن أخ؟! قال: إنَّ قريشاً ألقوا عليَّ السلا، فقال لحمزة: خُذ السيف، وحمزة ومعه السيف، فقال: أمرّ السلا على سبالهم [على لحاهم]، فمَن أبى فاضرِب عُنُقَه، فما تحرّك أحدٌ حتى أمرَّ السلا على سبالهم، ثمّ التفتَ إلى رسول الله على سبالهم قال: يا ابن أخ، هذا حَسَبُك فينا».

#### إنَّ لله عمّالاً

جاء رجلٌ إلى رسول الله على، فقال: «إنَّ لي زوجة إذا دخلتُ تلقّتني، وإذا خرجت شيّعتني، وإذا رأتني مهموماً قالت: ما يهمّك؟! إن كنتَ تهتمّ لرزقك فقد تكفّل لك به غيرك، وإن كنت تهتمّ بأمر آخرتك فزادك الله همّاً، فقال رسول الله على: إنَّ لله عمّالاً وهذه من عمّاله، لها نصفُ أجرِ الشهيد».

#### إنظارُ المعسر

عن أبي جعفر الباقر على قال: «يُبعث يوم القيامة قومٌ تحت ظلّ العرش ووجوههم من نور ورياشهم من نور، جلوس على كراسي من نور، فتُشرف لهم الخلائق، فيقولون: هؤلاء الأنبياء، فيُنادي منادٍ من تحت العرش أنْ ليس هؤلاء بأنبياء، فيقولون: هؤلاء شهداء، ولكن هؤلاء شهداء، ولكن هؤلاء شهداء، فينادي منادٍ من تحت العرش أنْ ليس هؤلاء شهداء، ولكن هؤلاء قومٌ كانوا ييسرون على المؤمنين، ويُنظِرون المعسِر حتى يتيسَّر».

#### جهادُ الفقراء

عن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه، قال: «جاء الفقراء إلى رسول الله على ، فقالوا: يا رسول الله إنّ للأغنياء ما يعتقون وليس لنا، ولهم ما يحجُّون وليس لنا، ولهم ما يجهدون به وليس لنا، فقال النبي على: مَن كبَّر الله مائة مرّة كان أفضل من سياق مائة بدنة، ومَن حمد الله مائة مرّة كان أفضل من سياق مائة بدنة، ومَن حمد الله مائة مرّة كان أفضل من حملان مائة فرس في سبيل الله بسرجها ولجمها وركبها، ومَن قال: لا إله إلّا الله مائة مرّة كان أفضل الناس عملاً في ذلك اليوم إلّا مَن زاد. قال: فبلغ ذلك الأغنياء فصنعوه، قال، فعادوا إلى النبي على، فقالوا: يا رسول الله قد بلغ الأغنياء ما قلت فصنعوه! قال: ذلك فضل الله يُؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم». (ثواب الأعمال، الشيخ الصدوق)

#### يطردون عنه شياطين الإنس والجن

عن أبي أمامة، قال: «قال رسول الله على: مَن تعوَّذ بالله من الشيطان ثلاث مرات، ثمّ قرأ آخر سورة الحشر، بعث الله سبعين ألف ملك يطردون عنه شياطين الإنس والجنّ إن كان ليلاً حتى يُصبِح، وإنْ كان نهاراً حتى يُمسي». (بحار الأنوار، العلامة المجلسي)

قراءة في كتاب

## «مصباح الشريعة» المنسوب للإمام الصادق عليه السلام

\_\_\_\_\_\_قراءة: سلام ياسين \_

الكتاب: «مصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة»

المؤلِّف: (منسوب) للإمام جعفر الصادق عليه السلام

الناشر: «مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات»، بيروت، الطبعة الثالثة ١٤١٣هـ - ١٩٩٢ م

طُبع مرّات في إيران بلغته الأمّ (العربية)، وطُبعت له ترجمات بالفارسية، وكُتبت له شروحات عدّة.

مصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة كتاب في الأخلاق والعرفان والحكمة العمليّة، نقل عنه كبار العلماء؛ كالسيد إبن طاوس، والشيخ الكفعمي، والشهيد الثاني، ناسبين إيّاه للإمام جعفر الصادق عليه. وفي المقابل، نفى علماء أجلّاء نسبته للإمام عليه، مرجّحين نسبته إلى أحد تلامذة الإمام، أو بعض المتصوّفه في عصره.

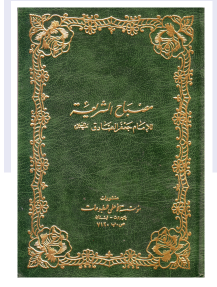
يتضمّن الكتاب مائة باب في آداب العبادات، والمعاملات، وتهذيب النفس. يبدأ كلّ باب منها بتعبير: «قال الصادق عن يتلوه موعظة أو توجيه حِكَمي في العنوان المقصود، ثم تكون استشهادات بروايات معروفة عن النبي على والائمة على أو بعض الأصحاب؛ كأبي ذرّ وسلمان رضوان الله عليهم.

#### آراء العلماء في الكتاب

إنقسمت آراء العلماء في نسبة الكتاب إلى الإمام الصادق البين مُثبت لهذه النسبة وناف لها، وجُلّ المُثبتين من القدماء، وأكثر النافين من المتأخّرين، وفي ما يلي أشهر أقوال الفريقين: المُثبتون: السيد عليّ ابن طاوس (ت: 375 هـ) في كتابه (أمان الأخطار): «ويصحب [المسافر] معه كتاب (مصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة) عن الصادق الله والإقبال عليه، والظفر بالأسرار التي التعريف بالتسليك إلى الله والإقبال عليه، والظفر بالأسرار التي اشتملت عليه [السلوك إلى الله تعالى]».

\* الشيخ إبراهيم الكفعمي (ت: ٩٠٥ هـ) في كتابه (مجموع الغرائب): «ومن كتاب (مصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة) قال الصادق الشياء كثيرة بلفظ «قال الصادق الشياء .».

\* الشهيد الثاني (زين الدين الجبعي العاملي، ت: ٩٦٦ هـ) في كُتبه: (كشف الريبة) و(منية المريد) و(مسكّن الفؤاد) و(أسرار



الصلاة)، نقل جملة من نصوص (مصباح الشريعة) ناسباً لها إلى الإمام الصادق عليه بصورة الجزم. وقال في آخِر بعضها: «هذا كله من كلام الصادق عليه».

\* السيّد حسين القزويني (ت: ١٢٠٨ هـ) في كتابه (جامع الشرائع)، عند بيان الكتب المأخوذ كتابُه منها: «و (مصباح الشريعة) المنسوب إليه [يعني الصادق هي] بشهادة الشارح الفاضل [الشهيد الثاني]، والسيّد ابن طاوس، ومولانا محسن القاشاني وغيرهم، فلا وجه لتشكيك بعض المتأخّرين بعد ذلك».

#### النافون

\* الشيخ الحرّ العاملي (محمد بن الحسن، ت: ١١٠٤ هـ) في كتابه (الهداية)، وهو يعدّد الكُتب التي لم تثبت نسبتُها للمعصومين عليه «فمن ذلك: كتاب (مصباح الشريعة) المنسوب للإمام الصادق عليه فإنّ سنده لم يثبت، وفيه أشياء منكرة مخالفة للمتواترات».

\* العلّامة المجلسي (ت: ١١١١ هـ) في كتابه الموسوعي (بحار الأنوار): «فيه [مصباح الشريعة] بعض ما يُريب اللّبيب، وأسلوبه لا يُشبه سائر كلمات الأئمّة عليّه وآثارهم».

\* الميرزا عبدالله أفندي الأصفهاني (ت: ١١٣٠ هـ) في كتابه (رياض العلماء)، عند ذكره الكتب التي اعتبرها مجهولة: «ومن

ذلك (مصباح الشريعة) في الأخبار والمواعظ، كتاب معروف متداول ".." بل هو من مؤلّفات بعض الصوفيّة كما لا يخفى، لكن وصى به ابن طاوس، وظاهر السيّد عليّ بن طاوس في أمان الأخطار الاعتماد عليه».

\* الإمام الخميني قدّس سرّه (ت: ١٤١٠ هـ) في كتاب (المكاسب)، في كلامه عن الغيبة: «وأمّا رواية (مصباح الشريعة) الدالّة على التفصيل بين وصول الغيبة إلى صاحبها وعدمه، فلا تصلح للإستناد إليها لعدم ثبوت كونها رواية، فضلاً عن اعتبارها، بل لا يبعد أن يكون كتابه من استنباط بعض أهل العلم والحال، ومن إنشاءاته..».

#### لمن يُنسب إذاً

الذين نفوا نسبة الكتاب إلى الإمام الصادق الله نسبه بعضهم إلى أحد تلامذة الإمام، أو إلى المتردّدين عليه وإن لم يكونوا من تلامدته، من أصحاب الإتجاه الصوفي في ذلك العصر.

فقيل إن صاحبه هو «شقيق البلخي»، وقد أخذه عن بعض أهل العلم، كما ينقل العلّامة المجلسي في المجلّد الأوّل من (بحار الأنوار): «وروى الشيخ [الطوسي] في مجالسه بعض أخباره [أخبار مصباح الشريعة] هكذا: أخبرنا جماعة عن أبي المفضل الشيباني بإسناده عن شقيق البلخي، عمّن أخبره من أهل العلم». وفي (الذريعة) أنّ الشيخ سليمان الماحوزي سمع عن العلّامة المجلسي أنّه كان يقول إنّ مؤلّف (مصباح الشريعة) هو شقيق البلخي.

وقيل إنّ ما يعرف بـ (نسخة الصادق عليه) هي نفسها (مصباح الشريعة)، وهي منسوبة للفضيل بن عياض أحد مشاهير الصوفية. وذكر المحدّث النوري في (خاتمة المستدرك) نقلاً عن رجال الكشي أنّ الفضيل رواها عن الإمام عليه، ثم يقول المحدّث النوري: « وبالجملة، فلا أستبعد أن يكون (المصباح) هو النسخة التي رواها الفضيل، وهو على مذاقه ومسلكه. والذي أعتقده أنّه جمعه من ملتقطات كلماته عليه، في مجالس وعظه ونصيحته..».

#### المحدّث النوري يناقش نسبة الكتاب إلى الصوفية

يقول في (خاتمة مستدرك الوسائل): «فما في (البحار) و (الرياض)، من أنّه [نصّ مصباح الشريعة] لا يشبه سائر كلمات الأئمة عليه، وأنّه على أسلوب الصوفية ومشتمل على مصطلحاتهم ففيه: إنّ كلماتهم وعباراتهم عليه في كشف المطالب المتعلّقة بالمعارف والأخلاق، مختلفة بحسب الألفاظ والتأدية، وإن لم تختلف بحسب المعنى والحقيقة، وهذا ظاهر لمن أجال الطرف في أكناف كلمات أمير المؤمنين عليه، وسائر الأئمة عليه في هذه المقامات،

وليس لمن تقدّم الصادق عليه من الصوفية؛ كطاووس اليماني، ومالك بن دينار، وثابت البناني، وأيوب السجستاني، وحبيب الفارسي، وصالح المري، وأمثالهم، كتاب يُعرف منه أنّ المصباح على أسلوبه، ومن الجائز أن يكون الأمر بالعكس، فيكون الذين عاصروه عليه منهم أو تأخّروا عنه، سلكوا سبيله هيه في هذا المقصد، وأخذوا ضغثاً من كلماته الحقّة، ومزجوها بضغث من أباطيلهم».

ويقول المحدّث النوري أيضاً: «إنّك بعد التأمّل في ملفّقات القوم [الصوفية] في هذا الباب، تجد المصباح خالياً عن مصطلحاتهم الخاصّة، التي عليها تدور رحى تمويهاتهم؛ كلفظ العشق، والخمر، والسكر، والصحو، والمحو، والفناء، والوصل، والقطب، والشيخ، والطرب، والسماع، والجذبة، والآنية، والوجد، والمشاهدة، وغير ذلك ممّا ليس فيه شيء منه. ثم نقول: وفي كتبهم أيضاً أخبار معروفة متداولة لا تُوجد فيه».

#### نصوص من الكتاب

\* في المعرفة: «العارف شخصه مع الخلق وقلبُه مع الله، ولو سها قلبه عن الله طرفة عين لمات شوقاً إليه، والعارف أمين ودائع الله، وكنز أسراره، ومعدن نوره، ودليل رحمته على خلقه، ومطيّة علومه، وميزان فضله وعدله، قد غني عن الخلق والمراد والدنيا فلا مؤنس له سوى الله، ولا نطق ولا إشارة ولا نفس إلا بالله، ولله، ومع الله، فهو في رياض قدسه متردّد، ومن لطائف فضله إليه متزوّد، والمعرفة أصلٌ فرعه الإيمان».

\* في الطهارة: «إذا أردت الطهارة والوضوء، فتقدّم إلى الماء تقدّمك إلى رحمة الله، فإنّ الله تعالى قد جعل الماء مفتاح قربته ومناجاته، ودليلاً إلى بساط خدمته، وكما أنّ رحمة الله تطهّر ذنوب العباد، كذلك النجاسات الظاهرة يطهّرها الماء لا غيره ".."».

\* في العقل: «العاقل من كان ذلو لاً عند إجابة الحقّ، منصفاً بقوله، جموحاً عند الباطل، خصيماً بقوله، يترك دنياه ولا يترك دينه ".." والعاقل لا يحدّث بما يُنكره العقول، ولا يتعرّض للتهمة، ولا يدَعْ مداراة من ابتلي به».

\* في جهاد النفس: «لا حجاب أظلم وأوحش بين العبد وبين الله من النفس والهوى، وليس لقتلهما وقطعهما سلاح وآلة مثل الإفتقار إلى الله، والخشوع والخضوع والجوع والظمأ بالنهار، والسهر بالليل؛ فإن مات صاحبه مات شهيداً، وإن عاش واستقام أدّى عاقبته إلى الرضوان الأكبر».

السنن الهجورة

## تشييعُ المَيت المستحبّات والمكروهات

«تشييع الميت سنَّة مؤكِّدة ومستحبّة، ولو لم يكن وجه الإستحباب إلَّا لتذكير المشيّعين بالآخرة، لكفي، والأولى أن يكون إلى الدّفن، ودونه إلى الصلاة عليه».

وقفة مع آداب تشييع الميت من الرّسالة العمليّة (العروة الوثقى: ج٢، ص ٨٥ - ٨٧، ط: مؤسسة النشر الإسلامي) للسيّد محمّد كاظم اليزدي رض الإشارة إلى أنّ النصّ المدرج حظي بتأييد جميع الفقهاء الأعلام الذين علّقوا على متن الرّسالة.

> يُستحبُّ لأولياء الميت إعلامُ المؤمنين بموت المؤمن ليحضروا جنازته والصلاة عليه، والإستغفار له، ويُستحبّ للمؤمنين المبادرة إلى ذلك. وفي الخبر: أنَّه لو دُعي إلى وليمة وإلى حضور جنازة قدّم حضورها، لأنّه مذكّر للآخرة كما أنّ الوليمة مذكّرة

> وليس للتشييع حدٌّ معيّن، والأُولى أن يكون إلى الدفن، ودونه إلى الصّلاة عليه، والأخبار في فضله كثيرة، ففي بعضها: «أوّل تحفة للمؤمن في قبره غفرانه وغفران مَن شيَّعه».

> وفي بعضها: «مَن شيَّع مؤمناً لكلِّ قدم يُكتب له مائة ألف حسنة، ويُمحى عنه مائة ألف سيّئة، ويُرفع له مائة ألف درجة، وإن صلَّى عليه يشيّعه حين موته مائة ألف ملك يستغفرون له، إلى أن

> وفي آخر: «مَن مشي مع جنازة حتى صلى عليها له قيراط من الأجر، وإنْ صبر إلى دفنه له قيراطان، والقيراط مقدار جبل أُحُد». وفي بعض الأخبار: «يؤجر بمقدار ما مشى معها».

#### آدابُ التشييع

أحدها: أن يقول إذا نظر إلى الجنازة: «إنَّا لله وإنَّا إليه راجعون، الله أكبر، هذا ما وعدنا الله ورسوله، وصدق الله ورسوله، أللهمَّ زدنا إيماناً وتسليماً، الحمد لله الذي تعزَّز بالقدرة وقهر العباد بالموت». وهذا لا يختصّ بالمشيّع بل يُستحبّ لكلِّ مَن نظر إلى الجنازة، كما أنّه يستحبّ له مطلقاً أن يقول: «الحمد لله الذي لم يجعلني من السواد المخترم». [المخترم: الهالك. والدّعاء شكرٌ على نعمة الحياة] الثاني: أن يقول حين حمل الجنازة: «بسم الله وبالله وصلَّى الله على محمَّدٍ وآلِ محمَّدٍ، أللَّهمّ اغفر للمؤمنين والمؤمنات».

الثالث: أن يمشى، بل يُكره الركوب إلَّا لعذر، نعم لا يُكره في الرجوع.

الرابع: أن يحملوها على أكتافهم لا على الحيوان إلَّا لعذر كَبُعد المسافة.

المحمول، ويسأل الرجوع إلى الدنيا فأجيب.

السادس: أن يمشى خلف الجنازة أو طرَفَيها، ولا يمشى قدّامها. والأول أفضل من الثاني، والظاهر كراهة الثالث خصوصاً في جنازة غير المؤمن.

السابع: أن يلقى عليها ثوب غير مزين.

الثامن: أن يكون حاملوها أربعة.

التاسع: تربيع الشخص الواحد بمعنى حمله جوانبها الأربعة، والأولى الإبتداء بيمين الميت يضعه على عاتقه الأيمن، ثمّ مؤخّرها الأيمن على عاتقه الأيمن، ثمّ مؤخّرها الأيسر على عاتقه الأيسر، ثمّ ينتقل إلى المقدم الأيسر واضعاً له على العاتق الأيسر يدور عليها.

العاشر: أن يكون صاحب المصيبة حافياً واضعاً رداءه، أو يغيّر زيّه على وجه آخر، بحيث يُعلَم أنّه صاحب المصيبة.

#### في المكروهات

أحدها: الضحك واللّعب واللّهو.

الثاني: وضع الرداء من غير صاحب المصيبة.

الثالث: الكلام بغير الذِّكر والدعاء والإستغفار، حتى وردَ المنعُ عن السلام على المشيّع. الرابع: تشييع النساء الجنازة وإن كانت

الخامس: الإسراع في المشي على وجه يُنافي الرِّفق بالميت، سيّما إذا كان بالعَدُو، بل ينبغي الوسط في المشي.

السادس: ضرب اليد على الفخذ أو على الأخرى.

السابع: أن يقول المصاب أو غيره: إرفقوا به، أو: استغفروا له، أو: ترحَّموا عليه، وكذا قول: قفوا به.

الثامن: إتباعها بالنار ولو مجمرة إلّا في اللّيل، فلا يكرَه المصباح. التاسع: القيام عند مرورها إن كان جالساً إلَّا إذا كان الميت كافراً، لئلًا يعلو على المسلم.

الخامس: أن يكون المشيِّع خاشعاً متفكِّراً متصوِّراً أنَّه هو العاشر: قيل: ينبغي أن يُمنَع الكافر والمنافق والفاسق من التشييع.

<u>با المنظمة الم</u>

## الوفاءُ بالوعد الخُلف فيه، تعرُّضٌ لمَقت اللَّه تعالى

\_\_\_\_\_الشيخ عبّاس كوراني \_\_\_\_\_

من السُّنن المهجورة -عند الكثيرين- الوفاء بالوعد، والذي يُعدُّ من الرّكائز المهمّة التي يُبنى عليها صرح المجتمع الإسلامي، وذلك لأنّ الإسلام يرسِّخ في تصرّفات الإنسان الإستقامة والثبات ليعيش في استقرار دائم. لأجل ذلك، شرّع الدّين الحنيف لزوم الوفاء بالوعد، وحرّم على الناس الخُلف به، لأنّه يفقد الثقة بين أفراد المجتمع، ويودي إلى خلل في حياتهم.

لقد وصف القرآن الكريم خلف الوعد، بقول خلاف الفعل: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفَعَلُونَ اللَّ كَالَّا مَعْكُونَ اللَّ كَاللَّهِ مَا لَا تَقُولُواْ مَا لَا تَقْعَلُونَ ﴾ الصف:٢-٣. فالكلام مسوق للتوبيخ للمؤمنين على قولهم ما لا يفعلون.

قال العلّامة الطباطبائي في (تفسير الميزان): «ومورد التوبيخ بحسب ظاهر لفظ الآية هو مطلق تخلّف الفعل عن القول، وخلف الوعد، ونقض العهد، لكونه من آثار مخالفة الظاهر للباطن، وهو النفاق. ومع ذلك فإنّ الذي يفيده ظاهر هذه الآية وآيات أخرى، مثل: ﴿إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُّ ٱلّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ عَصَفًا .. ﴾ الصف: ٤، و ﴿يَكَأَيُّهُا ٱلّذِينَ ءَامنُواْ هَلَ ٱذُلُكُو عَلَى سَبِيلِهِ عَصَفًا .. ﴾ الصف: ٤، و ﴿يَكَأَيُّهُا ٱلّذِينَ ءَامنُواْ هَلَ ٱذُلُكُو عَلَى التوبيخ هو تخلّف بعضهم عمّا وعده من الثبات في القتال وعدم الإنهزام والفرار، أو تثاقلهم أو تخلّفهم عن الخروج للقتال.

وقوله تعالى: ﴿ كَبُرُ مُقْتًا .. ﴾ الصف: ٣، المقت: البُغض الشديد، والآية هذه تعلّل مضمون الآية المتقدّمة ﴿ لِمَ تَقُولُونَ .. ﴾ الصف: ٢. فهو تعالى يبغض من الإنسان أن يقول ما لا يفعله لأنّه من النفاق. وأن يقول الإنسان ما لا يفعله، غير أن لا يفعل ما يقوله، فالأوّل من النفاق، والثاني من ضعف الإرادة ووهن العزم، وهو رذيلة منافية لسعادة النفس الإنسانيّة؛ فالله تعالى يبني النفس الإنسانيّة على فعل الخير واكتساب الحسنة من طريق الإختيار ومفاتحه العزم والإرادة. وتخلف الفعل عن القول معلول وهن العزم وضعف الإرادة، ولا يُرجى للإنسان مع ذلك خير ولا سعادة». [الميزان: ج ٢٤٨، ص٢٤٨ - ٢٤٩، بتصرّف]

#### تعريفُ الوعد

الوعد يكون في الخير والشرّ، يُقال وعدتُه بنفع أو ضرٍّ وعداً وموعداً وميعاداً، ومن الوعد الحسن قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن وَعَدْنَهُ وَعَدَّكُمُ اللّهُ وَعَدَّكُمُ اللّهُ مَغَانِعَ كَمُ اللهُ مَغَانِعَ كَمُ اللهُ مَغَانِعَ كَمُ اللهُ الفتح: ٢٠.

ومن الوعد بالشر، قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَلَن يَخْلِفَ اللّهُ وَعْدَهُد.. ﴾ الحج: ٤٧، وقوله تعالى: ﴿ .. قُلُ أَفَالُيّنُكُم بِشَرِ مِن ذَلِكُمُ ۗ ٱلنّارُ وَعَدَهَا ٱللّهُ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ.. ﴾ الحج: ٧٧. ومّا يتضمن الوعد بالخير والوعد بالشرّ قوله تعالى: ﴿ .. أَلاّ إِنّ وَعَدَ اللّهِ حَقُّ .. ﴾ يونس: ٥٥، فهذا وعد بالقيامة وجزاء العباد؛ إن خيراً فخير وإن شرّاً فشرّ. والموعد والميعاد يكونان مصدراً وإسماً، والعِدة من الوعد وتُجمع العِدَة على عِدات، والوعد مصدر لا يُجمع. [مفردات الراغب، مادة وعد]

#### وجوب الوفاء بالوعد

يجب الوفاء بالوعد ويحرم خلفه، وقد دلّ على ذلك الآيات والروايات. قال تعالى: ﴿ يَمَا لَهُمْ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَقُعُلُونَ ﴾ الصف:٢، وفي مورد ذمّ الشعراء، قال تعالى: ﴿ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ ﴾ الشعراء، ٢٢٦.

وجاء في صحيحة هشام، قال: «سمعت أبا عبدالله الصادق الله يقول: عِدَةُ المؤمن أخاه نذر لا كفّارة له، فمن أخلف، فبخلف الله بدأ ولِمقته تعرَّض، وذلك قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ ﴾ الصف: ٢».

«يقول السيّد الخوئي رَجِّاللهُ:

والروايات الواردة كثيرة جداً وكلّها ظاهرة في وجوب الوفاء بالوعد وحرمة مخالفته، ومع هذا فقد أفتى الفقهاء باستحباب الوفاء بالوعد وكراهة مخالفته».

ثمّ يقول بعد كلام: «ومع ذلك كلّه، فرفع اليد عن ظهور الروايات وحملها على الإستحباب يحتاج إلى الجرأة، والأوفق بالإحتياط هو الوفاء بالوعد. [انتهى كلام السيّد الخوئي]

إذا، ً ألأظهر الحكم بحرمة الإخلاف بالوعد عملاً بالكتاب والسنّة». [الشيخ آصف المحسني، حدود الشريعة: ص ١٦١-١٦٢]

مصطلحات

## الإيمان، والنَّفاق

| «شعائر»        | اعداد: |  |
|----------------|--------|--|
| <br>~ <b>J</b> | ءِ     |  |

المؤمن هو مَن آمن بالله ورسله منذ آدم حتى الرّسول الخاتم، وأذعن وصدّق بما أوحى الله إليهم. ويقابل المؤمن المنافق، وهو الذي آمن بلسانه وأبطن الكفر في قلبه.

ما يلي، وقفة مع مصطلَحي «الإيمان»، و«النفاق»، مقتطفة من كتاب (مصطلحات إسلاميّة) للعلّامة السيّد مرتضى العسكرى على العسكرى الع

آمن إيماناً فهو مؤمن، والإيمان في اللّغة: الإذعانُ والتصديق. أمّا في المصطلح الإسلامي: فيُقال المؤمن لِمَن آمن بالله ورُسله منذ آدم حتى الرّسول الخاتم عليه، وأذعن وصدّق بما أوحى الله إليهم.

ولا يتم ذلك بأن يؤمن الإنسان ببعض ما أوحى الله ويكفر ببعض، كما قال الله تعالى: ﴿..وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللّهِ وَمَكْتِمِكُنِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُسُلِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُسُلِهِ وَرُسُلِهِ اللهِ قَـ ٢٨٥.

وقال تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ءَ وَٱلْكِتَٰبِ ٱلَّذِي وَٱلْكِتَبِ ٱلَّذِي وَٱلْكِتَبِ ٱلَّذِي الَّذِي اللَّهِ وَمَلَكِهِ عَلَى مِسُولِهِ وَٱلْكِتَبِ ٱلَّذِي اللَّهِ وَمَلَكِهِ كَتِهِ وَكُنُهِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا بَعِيدًا ﴾ النساء:١٣٦.

في هذه الآية الأخيرة يطلب الله تعالى من الذين آمنوا، الإيمان بجميع ما فصّل ذكرَه فيها؛ وهو الإيمان بالله، ورسوله الخاتم، والكتاب الذي نزّل عليه، والكتاب الذي أنزله من قبله، وبملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر.

ويقابل هؤلاء المؤمنين، المنافقون -الذين آمنوا بألسنتهم، ثمّ كفروا في قلوبهم- فعلوا ذلك مرّات متعدّدة. ومن أفعالهم، إتّخاذ الكافرين أولياء من دون المؤمنين يطلبون العزَّة عندهم، والعزَّة جميعها لله عزّ وجلّ. وعلى المؤمنين إذا سمعوا آيات الله يُكفَر بها ويُستَهزأ بها أن لا يقعدوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره، وإنْ قعد المؤمنون في تلك المجالس مع المستهزئين كانوا منافقين مثلهم، وينهى الله المؤمنين أيضاً عن اتّخاذ الكافرين أولياء من دون المؤمنين.

فِي ٱلْكِنْكِ أَنَّ إِذَا سَمِعْنُمْ ءَايَتِ ٱللَّهِ يُكَفَّرُ بِهَا وَيُسُنَهُزَأُ بِهَا فَلَا نَقَعُدُواْ مَعَهُمُ حَتَّىٰ يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ إِنَّكُمُ إِذًا مِثَلُهُمُ .. ﴾ النساء: ١٣٨-١٤٠.

وبناءً على ذلك، فإنّ على المؤمنين -أي المسلمين- أن يؤمنوا بالله في بذل الطاعة في كلّ ما أمر به تعالى، والإمتناع عن فعل كلّ ما نهى عنه؛ وعند ذلك يكون المؤمن مؤمناً حقّاً. أمّا إذا كان الإنسان يؤمن بما يرتضيه ممّا أنزل الله، ويترك ممّا أنزل الله ما لا يرتضيه فليس بمؤمن.

#### النِّفاقُ والْمنافِق

في اللّغة، نافق اليربوع [نوع من القوارض]: إذا ضرب برأسه «النّافِقاء» من جحره ومرق منه؛ وذلك لأنّ لجحر اليربوع باباً ظاهراً يسمّى «الْقاصعاء»، ومخرجاً قد رقّق التراب من جانبه دون أن يظهر ذلك من سطح الأرض؛ فإذا هوجم من بابه القاصعاء ضرب برأسه النّافِقاء ومرق منه وهرب، وعندئذ يقال: «نافق اليربوع». وفي المصطلح الإسلامي، نافَق الرّجل نِفاقاً: أظهر الإسلام وعمل بعمله وأبطن الكفر؛ فهو منافق.

قال الله سبحانه: ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشَهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُۥ وَاللَّهُ يَشَهُدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَرَسُولُهُۥ وَاللَّهُ يَشَهُدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَرَسُولُهُۥ وَاللَّهُ يَشَهُدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ١٠٠٠. المنافقون١-٢٠.

أي اتّخذوا ما يحلفون به ستراً سميكاً. إذاً، فهُم يسترون نفاقهم بسترٍ سميك من اليمين الكاذبة، والله يكشف للرّسول على زيفَ قو لهم.

وقال سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ يُخْنَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ كُسَالَى يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ...﴾ النساء:١٤٢.

## الأصوليّة، والفيدراليّة

| د مه تضي | إعداد: عما |
|----------|------------|
|          | , ,        |

\* الأصوليّة في اللغة العربيّة وفي الثقافة الإسلاميّة تعني شيئاً إيجابيّاً، وهي مأخوذة من الفعل (أصل) الذي يعني الأساس المتين والقوي الذي يُعتَمد عليه. وأمّا في الفكر المسيحي، فهي تتضمّن رفضاً قاطعاً لما عداه. \* والفدراليّة، شكلٌ من أشكال الحكم، تكون السلطات فيه مقسّمة دستوريّاً بين حكومة مركزيّة ووحدات حكوميّة أصغر. ما يلي، إطلالة موجزة ومكثّفة على هذين المصطلحين.

#### الأصوليّة

الأصوليّة ظاهرة فكريّة لها سمات خاصّة، تتلخّص في ثلاثة أمور تتركّز أساساً في الفكر المسيحي، وهي: الشموليّة، والنصوصيّة، والإنحياز المطلق.

فالشموليّة تعني أنَّ جميع الأسئلة التي تفرضها الحياة الخاصّة والعامّة تجيب عنها تعاليم الدِّين أو الأيديولوجيّة المسيحيّة.

والنصوصيّة تعني أنَّ نصوص الإنجيل تؤخذ حرفيّاً، دون الدخول في تأويل أو تفسير بما يعنيه من استكشاف ملابسات أو طرح تساؤلات وغير ذلك.

والإنحياز يعني الرفض المطلق لأيّ مساءلة لتلك المبادئ التي يعتقدها الأصولي المسيحي، ورفض كلّ ما عداها.

أمّا الأصوليّة في اللغة العربيّة فتعني شيئاً إيجابيّاً، وهي مأخوذة من الفعل (أصل) الذي يعني الأساس المتين والقوي الذي يُعتَمد عليه. وكلمة -أصولي- المستخدمة في اللغة العربيّة وفي تراثها الديني، تُحيلنا يقيناً إلى تأريخ الفكر الإسلامي، حيث نشأت أدبيّات أصول الدين وأصول الفقه، وهو عمل تأسيسي مهم تطلّب الكثير من الجهود والتأمّل النظري.

إنَّ الأصولية أو المنهج الأصولي في الإسلام، يعني (القدرة على استنباط الجزئيات من خلال استثمار كليّات الأصول التي حدَّدها الشرع في الكتاب والسنَّة، والتي بدونها لا تتحقّق إسلاميّة الفرد أو الجماعة إلَّا بالعودة إلى هذه الأصول والإلتزام بها). لذلك فإنَّ الأصوليّة في الإسلام تعني الإلتزام بأصول الدّين، والأصوليّون هم العلماء المختصُّون بأحكامه الفقهيّة في إطار ما تقضي به تلك الأصول، وبالتالي فإنّ الأصوليّة في الإسلام مصطلح محبَّب وإيجابي. وهنا يختلف مفهوم الأصوليّة من المنظور الإسلامي عنه في الفكر الغربي، حيث يتركّز معنى هذا المفهوم في الفكر الغربي بالعنف والقسوة والظلاميّة، في عمليّة استرجاع لممارسات بالعنف ورجالاتها قبل عصر «الثورات» في أوروباً. بل إنَّ أيّ الكنيسة ورجالاتها قبل عصر «الثورات» في أوروباً. بل إنَّ أيّ

شكل من أشكال الإرهاب الحاصلة عندهم، لا بدّ من أن تُلصق به الأصوليّة، كأحد المرادفات التوصيفيّة له. واستعمالات هذا المفهوم في عموم اللّغات اللاتينيّة، هو واحد تقريباً مع اختلافات قليلة في اللّفظ.

لذلك، فإن مفهوم الأصولية كما هو متحقِّق في هذه اللّغات لا يمكن تعميمه وتعميم استعمالاته ومعانيه على اللّغات الحيّة الأخرى. بالإضافة إلى أنَّ الأصوليّة الحديثة في الغرب هي حركة بروتستانتيّة ظهرت في الغرب في القرن التاسع عشر الميلادي بعد «مؤتمر نياجرا» سنة ١٨٩٥ م، من أجل أن تُحيي من جديد أفكار أصحاب عقيدة المجيء الثاني للمسيح عليه السلام مجيئاً حرفيًا حرفيًا.

#### الفيدراليّة

الفدراليّة شكل من أشكال الحكم تكون السلطات فيه مقسّمة دستوريّاً بين حكومة مركزيّة ووحدات حكوميّة أصغر (الأقاليم، الولايات)، ويكون كِلا المستويّين المذكورَين من الحكومة مُعتمِدٌ أحدهما على الآخر وتتقاسمان السيادة في الدولة.

وتتمتَّع هذه الولايات أو الأقاليم بصلاحيّات واسعة في الحكم الداخلي المحلي فقط، ويقوم جهاز مركزي فيدرالي بتولي السلطة الشاملة على هذه الولايات من الناحية السياسيّة والإقتصاديّة والعسكريّة، ويقوم بعقد الإتفاقيات والمعاهدات والتمثيل الدبلوماسي والدفاع وغير ذلك من الشؤون الدوليّة والخارجيّة. وللإتّحاد الفيدرالي دستور أو قانون أساسي يسمًى بالدستور الإتّحادي يبيِّن الأسس والركائز التي تقوم عليها الولايات أو الأقاليم داخل الإتّحاد، كما يحدِّد الإختصاصات والسلطات الإتّحادية أو المركزيّة، علاوة على بيان سلطات الولايات واختصاصاتها. ومن الدّول التي تعتمد النظام الفيدرالي: واختصاصاتالعربية المتحدّة» وأقرب الدول لتطبيق هذا النظام.

## حکم

## اتُّعظ بالنَّاس، قبل أن يتَّعظ النَّاسُ بك

جاء في الأثر أنّ لقمان الحكيم علطي لل خرج من بلاده نزل بقرية بالموصل يقال لها: كومليس (كوماس)، فلمّا ضاق بها ذرعه واشتد بها غمّه ولم يكن بها أحدٌ يعينه على أمره، أغلق الباب وأدخل إبنه يعظُه، فقال:

\* يا بُنَيّ، إنَّ الدنيا بحر عميق هلك فيها بشر كثير، تزوَّد من عملها، واتّخذ سفينةً حشوها تقوى الله، ثمّ اركب لُجَج الفلك تنجو، وإنّي لخائفٌ أن لا تنجو.

\* يا بُنِّي، السفينةُ إيمانٌ وشراعها التوكُّل، وسكّانها الصبر، ومجاذيفها الصَّوم والصلاة والزكاة.

\* يا بُنِّي، مَن ركب البحر من غير سفينة غرق.

\* يا بُنَيٌّ، أقلّ الكلام واذكر الله على في كلِّ مكان، فإنّه قد أنذرك وحذَّرك وبصَّرك وعلَّمك.

\* يا بُنَى، إتَّعظ بالناس قبل أن يتَّعظ الناسُ بك.

\* يا بُنِّي، إملك نفسك عند الغضب حتى لا تكون لجهنّم حطباً.

\* يا بُنَيّ، الفقر خير من أن تظلم وتطغى.

(الإختصاص، الشيخ المفيد)

## الم في الم

\* ق ت ر: قوله تعالى: ﴿ رَهُفُهَا قَنْرَةً ﴾ عسن ١٤٠ القَتَرة بالتحريك الغبار. وفي (الغريب) ﴿ رَهُفَهَا قَنْرَةً ﴾ يعلوها سواد كالدخان.

\* قوله تعالى: ﴿ . . وَعَلَى ٱلْمُقَبِرِ قَدَرُهُ د . ﴾ البقرة: ٢٣٦. المُقبَر: الفقير المقلّ.

وفي الحديث «أنفق ولا تَخَف إقتاراً». والإقتار: القلّة والتضييق على الإنسان في الرزق، يقال أقتر الله رزقه: أي ضيَّقه وقلَّله.

\* وقَتر عليه قتراً وقتوراً -من بابَي ضرب وقعد-: ضيَّق عليه في النفقة، ومنه «قتر على عياله» إذا ضيَّق عليهم. وأقتر إقتاراً وقتر تقتيراً مثله.

\* والقُتار بالضم : الدخان من المطبوخ، وقيل ريح اللّحم المشوي المحترق، أو العظم، أو غير ذلك. يقال قتر اللّحم من بابي قتل وضرب: ارتفع قُتاره.

\* وفي الخبر «نعوذ بالله من قِتْرة وما ولد» هو بكسر القاف وسكون التاء: اسم إبليس لعنه الله.

\* والقتير: الشّيب.

(مجمع البحرين، الشيخ الطريحي)

## تاريخ

#### زاوية مخصصة الأوراق من التاريخ، ترقى إلى مستوى الوثائق السياسية

### . . ولكنّ الله يهدي مَن يشاء

عن جبر بن نوف، قال: «لمّا أراد أمير المؤمنين صلوات الله عليه المسير إلى الشام، اجتمع إليه وجوه أصحابه، فقالوا: لو كتبت يا أمير المؤمنين إلى معاوية وأصحابه قبل مسيرنا إليهم كتاباً تدعوهم إلى الحقّ، وتأمرهم بما لهم فيه الحظّ، كانت الحجّة تزداد عليهم قوّة. فقال أمير المؤمنين عليه لعبيد الله بن أبي رافع كاتبه: أكتب: بسم الله الرحمن الرحيم من عبد الله على أمير المؤمنين إلى معاوية بن أبي سفيان ومَن قِبله من الناس، سلامٌ عليكم، فإني أحمد إليكم الله الذي لا إله إلّا هو. أمّا بعد، فإنّ لله عباداً آمنوا بالتنزيل، وعرفوا التأويل، وفقهوا في الدين، وبيَّن الله فضلهم في القرآن الحكيم، وأنت يا معاوية وأبوك وأهلك في ذلك الزمان أعداء الرسول، مكذِّبون بالكتاب، مجمعون على حرب المسلمين، من لقيتم منهم حبستموه وعذَّبتموه وقتلتموه، حتى إذا أراد الله تعالى إعزاز دينه وإظهار رسوله، دخلت العرب في دينه أفواجاً، وأسلمت هذه الأمّة طوعاً وكرهاً، وكنتم ممَّن دخل في هذا الدين إمّا رغبة وإمّا رهبة، فليس ينبغي لكم أن تنازعوا أهل السبق ومَن فاز بالفضل، فإنّه مَن نازعه منكم فبحَوب وظلم، فلا ينبغي لمَن كان له قلب أن يجهل قدره، ولا يعدو طوره، ولا يشقى نفسه بالتماس ما ليس َله. إنّ أولى الناس بهذا الأمر قديماً وحديثاً أقربهم برسول الله على ، وأعلمهم بالكتاب، وأقدمهم في الدين، وأفضلهم جهاداً، وأوَّلهم إيماناً، وأشدّهم اضطلاعاً بما تجهله الرعيّة من أمرها. فاتَّقوا الله الذي إليه تُرجعون، ولا تُلبسوا الحقّ بالباطل لتدحضوا به الحقّ. واعلموا أنَّ خيار عباد الله الذين يعملون بما يعلمون، وأنَّ شرَّهم الجهلاء الذين ينازعون بالجهل أهل العلم، ألا وإنيّ أدعوكم إلى كتاب الله وسنّة نبيّه على، وحقن دماء هذه الأمّة، فإنْ قبلتُم أصبتُم رشدكم وهُديتم لحظّكم، وإنْ أبيتُم إلَّا الفرقة وشقّ عصا هذه الأمة لم تزدادوا من الله إلَّا بُعداً، ولم يَزدد عليكم إلَّا سخطاً، والسلام. قال: فكتب إليه معاوية: أمَّا بعد، إنَّه ليس بيني وبين قيس عتاب، غير طعن الكلي وجزِّ الرقاب. فلمّا وقف أمير المؤمنين عليه على جوابه بذلك، قال: إنّك لا تهدي من أحببت ولكنّ الله يهدي من (الأمالي، الشيخ الطوسي) يشاء إلى صراط مستقيم».

#### أماكن ارتبطت أسماؤها بأحداث مفصلية أو أشخاص رياديين

بلدان

#### «جُواثا»

«جواثا» موضعٌ بالأحساء وقد خرب، لكنّ المسجد المذكور [مسجد جواثا] موجود، وإنّما سُمّي جواثا لأنّ النبي بعث رسولَه إلى آل عبد القيس بالأحساء لمّا نزل وجوبُ [صلاة] الجمعة، وكانوا قد أسلموا من قبلُ طوعاً، ثمّ أمر صلوات الله وسلامه عليه وآله، الرسولَ بأنْ يدعَ الناقة أينما شاءت تبرُك، فإذا بركت في موضعٍ يأمرهم بأن يبنوا ذلك مسجداً ويصلُّوا فيه الجمعة.

فكان أوّل جمعة صُلِّيت في الإسلام بالمدينة، والثانية بالأحساء. فالناقة لمّا جثت في ذلك الموضع إتّخذوه مسجداً، وهو ذلك المسجد المذكور. فلا جَرَم سُمِّيت تلك البقعة بـ «جواثا» بسبب جُثُوِّ ناقة رسول الله على فيها "..". وقيل: وبالبحرين أيضاً موضعٌ يُقال له «قصر جواثا»، ويقال ارتدّت العرب كلّها بعد النبي على إلّا أهل «جواثا». وأهل الرّدة بالبحرين حصر واطائفة من المسلمين بجواثا، فجاءهم العلاء بن الحضر مي فاستنقذهم وفتح البحرين كلّها. (المقداد السيوري، نضد القواعد الفقهيّة، هامش)



قصيدة في مدح أمير المؤمنين الشي الشاعر أبي الحسن عليّ بن عباس بن جريح البغدادي، الشهير بابن الرُّومي (ت: ٢٨٣ للهجرة)، من أشهر شعراء العصر العبّاسي.

ذكر العلّامة الأميني هذه الأبيات في (الغدير) نقلاً عن (مناقب) ابن شهرآشوب، ثمّ أورد ترجمة مسهبة لابن الرومي جاء فيها: «مفخرةٌ من مفاخر الشيعة ".." وله في مودّة ذوي القربى من آل الرسول صلوات الله عليه وعليهم أشواطٌ بعيدة، واختصاصه بهم ومدائحه لهم ودفاعه عنهم من أظهر الحقايق الجليّة، وقد عدّه ابن الصبّاغ المالكي المتوفى ٥٥٨ في (فصوله المهمّة ص ٣٠٢)، والشبلنجي في (نور الأبصار ص ١٦٦) من شعراء الإمام الحسن العسكري صلوات الله عليه».

يا هندُ لم أعشق ومثلي لا يَرى لكن حبيل للوصيّ مخيلًم فهو السّراجُ المُستنيرُ ومَنْ بِهِ فهو السّراجُ المُستنيرُ ومَنْ بِهِ وإذَا تَركُتُ له المحبّة لَمْ أَجِد قُلْ لي: أأتُدرُكُ مستقيمَ طريقِهِ وأراهُ كالتّبرِ المُصفَّى جَوْهَراً ومحلله مِن كلل فضل بين ومحلله مِن كلل فضل بين قال النّبيُ له مَن كلل فضل بين قال النّبي له مَقالاً لم يكن وكنتُ مَدوله فنذا مَوْلى له وكذاك إذْ مَنعَ البتول جماعة وله عُجائب يومَ سارَ بِجَيْشِهِ وللهُ عُجائب يومَ سارَ بِجَيْشِهِ وللهُ عَجائب يومَ سارَ بِجَيْشِهِ وله أَدْت عليه الشَّمسُ بعد غُروبها

عِشْ قَ النَّ سَاءِ دِيانَةً وتحرُّجا فِي الضَّادِ وَيُسَرِحُ فِي الْفَوَّادِ تُولُّجا سَبَبُ النَّجَاةِ مِنَ الْعَذَابِ لِمَن نَجَا يَومَ القيامةِ مِن ذُنوبي مَخْرَجا جهلاً وأتبع الطَّريق الأعوجا؟! جهلاً وأتبع الطَّريق الأعوجا؟! وأرى سِواهُ لِناقِدِيهِ مُبَهْرِجا عال محل الشَّمسِ أو بَدْرِ الدُّجا يَسومَ الغديرِ لِسامِعيهِ مُمَجْمَجا مِثلي وأصبح بالفخارِ مُتوَّجا خَطَبُوا وأكُرمَ لهُ بها إذْ زُوَّجا يَبْغِي لِقَصْرِ النَّهُرُوانِ المَخْرَجا يَبْغِي لِقَصْرِ النَّهُرُوانِ المَخْرَجا يَبْغِي لِقَصْرِ النَّهُ رَوانِ المَخْرَجا بيضاء تلمع وقيدة وتَاجُّجا

#### إصدارات عربية



الكتاب: «الكلمات القصار للإمام روح الله الموسوي الخميني فَكَ الله الموسوي الخميني فَك الموسوي الخميني فَك الموسوي 
الناشر: «جمعية المعارف الإسلامية الثقافية»، بيروت ٢٠١١ القصار صدر عن «مركز نون للتأليف والترجمة» كتاب «الكلمات القصار للإمام روح الله الموسوي الخميني فَكَنِّ»، الحاوي لـ «كلماته القصار في مختلف نواحي الفكر؛ من بناء الإنسان الإسلامي السياسي والعقائدي والأخلاقي، إلى الفكر والرؤية الإسلامية الكونية الشاملة».

وقد اعتُمد في إعداد هذا الكتاب على عددٍ من المصادر الموثوقة

المؤرّخة لكلام الإمام الخميني بالإضافة إلى بعضٍ من كُتبه رضوان الله عليه.

يهدف الكتاب إلى الوقوف على بعض من نتاج «مدرسة الإمام الخميني»؛ «المدرسة المؤدّبة والمربيّة، والمرشدة لكثير من المفاهيم الأخلاقيّة والتربويّة والإجتماعيّة والسياسيّة وغيرها، والتي -يوماً بعد يوم- تُثبت رشادها وصدقها، فتفرض علينا أن ننهل من معينها ونغترف من فيض فكرها» كما جاء في مقدّمته.

ثمّ إنّ الكتاب يأتي استجابةً لتأكيدات الإمام الخامنئي ولى طلمه على وجوب أن تستمد الأمّة في فكرها ونهجها من فكر الإمام الخميني قدّس سرّه، حيث يقول: «طريقنا هو طريق الإمام نفسه، وأهدافنا أهداف الإمام ذاتها، ودروسنا هي وصايا الإمام، فقد كان معلّمنا دائماً، وما زال وسيبقى، وليس لدينا هدف أو تطلُّع أعلى وأسمى وأحلى وأقدس وأليق من الأهداف والتطلّعات التي أعلنها رحمه الله، فهي جديرة بأن نضحّي من أجلها».



الكتاب: «خطاب الولي (۲۰۱۰م)» إعداد: «مركز نون للتأليف والترجمة»

الناشر: «جمعية المعارف الإسلاميّة الثقافيّة»، بيروت ٢٠١١ صدر حديثاً عن «جمعية المعارف الإسلاميّة الثقافيّة» كتاب توثيقي، جُمعت فيه خطب ومواقف الوليّ الفقيه الإمام الخامنيّ حفظه الله للعام ٢٠١٠م.

أهمّية هذه الخُطَب أنّها تناولت القضايا المفصليّة الدينيّة والسياسيّة

والثقافيّة التي تمرّ فيها إيران والأمّة الإسلاميّة اليوم، في مواجهة الغزو الثقافي والسياسي من جانب الإستكبار العالمي.

ونظراً لهذه الأهمية، فقد عمل «مركز نون» التابع للجمعيّة على جمع خطابات الوليّ الفقيه وإعادة ترتيبها بحسب مناسباتها الزمانيّة، وأشرف على ترجمتها وتبويبها ووضع العناوين لبعض الفقرات.

جاء في المقدّمة: «إنَّ أفضل هادٍ ومرشد هم الأنبياء والأئمّة الأطهار علي المجهم وخُطاهم سار الأولياء والعلماء. ومن هنا كانت خطابات وكلمات الإمام الوليّ الفقيه السيّد عليّ الخامنيّ ول طله على مدار عام كامل (٢٠١٠ م)، مليئة بالإرشاد والهداية، مليئة بالفكر والعِبَر، وبالحكمة والموعظة الحسنة في شتّى المناسبات، وعلى جميع الأصعدة، وفي أحلك الظروف وأهونها».

الكتاب: «الحرب على غزة» تأليف: بشير نافع وعبد الحسين شعبان الناشر: «دار المعارف الحكمية»، بيروت ٢٠١١.



في إطار «سلسلة أدبيات النهوض» التي يصدرها «دار المعارف الحكمية»، صدر كتاب بعنوان «الحرب على غزة: القانون الدولي الإنساني/ الممكن والمستحيل».

شارك في هذا الكتاب كلِّ من الباحثين الدكتور بشير نافع والدكتور عبد الحسين شعبان، وذلك من خلال دراستين؛ الأولى بعنوان: «الحرب على غزة» ويقدّم فيها الدكتور نافع تقييماً لختصراً للحرب مبيّناً الأسباب التي أدّت إليها، والظروف التي أحاطت بها والنتائج المترتبة عليها.

أمّا الدراسة الثانية فهي بعنوان: «العدوان على غزة، في ضوء القانون الدولي الإنساني»، وفيها يبحث الدكتور شعبان عن الأسس القانونية لمحاكمة «إسرائيل» على جرائمها، والتي تدخل في نطاق الجرائم ضد الإنسانية.

#### إصدارات أجنبية



الكتاب: «الإمام محمّد الجواد عليه السابعة من العمر» L'Imam Mohammed al-Jawad (P) – Imam a 7 ans

تأليف: ليلي سوراني

الناشر: «مركز باء»، بيروت ۲۰۱۱

صدر مؤخراً عن «مركز باء» كتاب باللغة الفرنسيّة عن شخصيّة وحياة الإمام الجواد عليه السلام، ضمن سلسلة الأئمّة الإثني عشر

التي يعدّها المركز، للكاتبة ليلي سوراني.

يتوزّع الكتاب على خمسة فصول، وهي:

- أهم أحداث عصره.
  - إثبات الإمامة.
- الإمام كلي والسلطة العباسية: معاصرته لحكم المأمون والمعتصم.
  - دور الإمام التأهيلي في مجالي التعليم ورفع الشبهات.
    - إضاءة على سمو مقام الإمام الجواد علسًا لله.

يتميّز الكتاب بوفرة الروايات مع ذكر المصادر، وكذلك يلقى الضوء على جوانب مهمّة من شخصيّة الإمام الجواد عليه ومعجزاته، وعلمه.

Droit Musulman

الكتاب: «شرائع الإسلام في مسائل الحلال

Droit Musulman - Ecole Ahl-Ul-

المؤلِّف: المحقِّق الحلِّي، أبو القاسم جعفر بن

الناشر: «مكتبة الشرق»، باريس ٢٠١١

والحرام - مدرسة أهل البيت عليها اللهاء

الحسن

ترجمة: أميدي كويري

صدرت مؤخراً في باريس الترجمة الفرنسية للموسوعة الفقهيّة «شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام» للمحقّق الحلّي (ت: ٦٧٦ للهجرة).

تكمن أهميّة هذا الإصدار في أنّ الكتاب يُعدّ من أهم المتون الفقهية، فقد أحصى الشيخ آقا بزرك الطهراني في (الذريعة) أكثر من اثنين وثمانين شرحاً عليه، عدا الحواشي والتعليقات والشروح التي سُمّيت بأسماء خاصة. وقال فيه: «من أحسن المتون الفقهية ترتيباً، وأجمعها للفروع، و قد ولع به الأصحاب من لدن عصر مؤلّفه إلى الآن، ولا يزال من الكتب الدراسية في عواصم العلم الشيعية، وقد اعتمد عليه الفقهاء خلال هذه القرون العديدة فجعلوا أبحاثهم وتدريساتهم فيه، وشروحهم وحواشيهم عليه».

نقل الكتاب إلى الفرنسيّة أميدي كويري، وقدّم له الباحث والمتخصّص في الفكر والتاريخ الإسلامي جوليان بيليسيه؛ المحاضر في شؤون الفكر الإسلامي في معاهد وجامعات فرنسيّة.

#### الكتاب: «دمار جماعي - الجغرافيا السياسيّة للمجاعة» Destruction Massive

**المؤلّف:** جان زيغيلير

الناشر: «Seuil»، باریس ۲۰۱۱

صدر مؤخّراً في باريس كتاب «دمار جماعي - الجغرافيا السياسيّة للمجاعة» للكاتب جان زيغيلير، الأستاذ في علم الإجتماع بـ «جامعة جنيف»، ومقرّر سابق في منظمة (الفاو).

يقول زيغيلير في كتابه إنّ مِن وراء «المنظّمة العالميّة للتجارة»، و«صندوق النقد الدولي» و«البنك العالمي»، تتحكّم في غذاء سكّان الأرض حكوماتُ الولايات المتّحدة ومنظماتها، واليوم تتحكّم الشركات العملاقة في ربع الموارد الإنتاجيّة العالميّة، وتحقِّق أرباحاً طائلة وموارد ماليّة هائلة تفوق موارد البلدان التي توجد بها.

ويشير إلى أنّ هذه الشركات -وجلُّها أميركيّة، تليها الفرنسيّة والأوروبيّة عموماً- تسيطر على كلّ الأغذية في العالم، بدءاً من المساحات الصالحة للزراعة، ومصادر الريّ والأدوية والأسمدة والحبوب والبذور والزيوت واللّحوم والأسماك وغيرها، ومن مظاهر طغيانها واستبدادها أنّها قادرة على تغيير الحكومات بانقلابات عسكريّة، وانقلابات إنتخابيّة معاً.

ويقدّم المؤلّف زيغلير أرقاماً مذهلة عن المجوّعين في زمن الحداثة والتقدّم وحقوق الإنسان، فيقول إنّ عددهم يبلغ مليار إنسان، فضلاً عن الذين يعانون من «الجوع الخفي» وهم بعشرات الملايين.



# TUSSEIII Revivalism Aya Sofya combines

#### «النهضة الحسينيّة» (Hussein Revivalism) (٦)

صدر عن «قسم الإعلام في العتبة الحسينيّة المقدّسة» العدد السادس من مجلّة «النهضة الحسينيّة» باللغة الإنكليزيّة، ومن أبرز المواضيع التي وردت في هذا

- تحقيق عن مقام السيدة فاطمة الزهراء عليها السلام في البرتغال. «آيا صوفيا» في تركيا يجمع بين الإسلام والمسيحيّة.
  - بروفسور ألماني يعتنق الإسلام في كربلاء.
  - مقابلة مع الكاتب المسيحي أنطوان بارا حول كتابه (الحسين في الفكر المسيحي).
    - من خصائص الأدب العاشورائي.
      - حجاب المرأة في الإنجيل.
    - وغيرها من المواضيع الإجتماعيّة والثقافيّة والفكريّة.

#### «المسرح الحسيني» (١)

صدر مؤخراً عن «قسم الإعلام في العتبة الحسينيّة المقدّسة» العدد الأوّل من المجلة الفصليّة «المسرح الحسيني» والتي تصدرها «وحدة المسرح الحسيني».

وقد عرّف عن المجلّة رئيس التحرير رضا الخفاجي، قائلاً: إنَّ المجلة تصدر فصليّاً، وتُعنى بالشأن المسرحي عموماً والحسيني خاصّة، لذلك فهي رائدة في مجالها الذي يهتم بالشأن المسرحي، ولم يكن هناك

نظير لها بين المطبوعات العراقيّة ممّن يهتمّ بالمسرح الحسيني خاصّة.

يحتوي العدد الأوّل على دراسات ورؤى ونصوص لنخبة من الكتّاب والأدباء العراقيّين والعرب، ومنهم: عماد كاظم العبيدي، علي شبيب ورد، جاسم الصحيح، مهدي هندو، حسن الكعبي، د. خضير درويش، عبد الرزاق عبد الكريم، على حسين عبيد، وغيرهم.



#### «مجلة الجنان» (١)

صدر عن «جامعة الجنان» في طرابلس - لبنان مجلة علميّة فصلية محكّمة، وهي بإشراف «مركز البحث العلمي» في الجامعة.

تضمّن العدد الأول الذي كتبت إفتتاحيّته رئيسة الجامعة د. منى حداد يكن، مجموعة من الأبحاث والدراسات الأكاديميّة، نذكر منها:

• أثر الحاجة في رفع الإثم عن بعض ما يعترض العاملين في القطاع



- الحروب الأهليّة من منظور السنّة النبويّة.
  - كلام الطبيب وأثره في الحكم الشرعي.
- تعدُّد المفاهيم والإستخدام في مصطلح الأصول لدى ابن السراج.
  - الإنسجام الصوتي (دراسة تحليليّة في اللغة العربيّة).
- إمكانيّة تطبيق مبادئ المدارس المستقلّة من وجهة نظر الخبراء التربويّين.

#### «إيران الثقافي» (١٠)



صدر حديثاً العدد العاشر من مجلة «إيران الثقافي» التي تصدرها «المستشاريّة الثقافيّة للجهموريّة الإسلاميّة الإيرانيّة» في بيروت. في هذا العدد نقرأ باقة من المقالات والتحقيقات في المجالات التاريخية الدينيّة والعلميّة، منها:

- تحقيق حول مدينة «شهر سوخته» الإيرانية وهي إحدى أقدم المدن المأهولة في العالم.
- تحقيق حول السيرة الذاتية والعلميّة للشيخ الطوسي.
- تحقيق حول مدينة قم المقدّسة ومعالمها التاريخية والدينية والعلميّة.
- في المقالات نقرأ مقالة حول «خصوصيّة القضيّة الفلسطينيّة في فكر الإمام الخامنئي».
- في المجال العلمي تحقيق خاص حول ابتكار العلماء الإيرانيين لعقار يسيطر على الخلايا السر طانيّة.

وفي الإفتتاحيّة التي كتبها المستشار الثقافي السيّد محمّد حسين رئيس زاده، نقرأ مقالاً تحت عنوان «العروة الوثقى بين عاشوراء والثورة الإسلاميّة في إيران».



## الغنيّ، هو المتَّصل باللُّه تعالى المنقطعُ إليه

الغنى من الأوصاف الكماليّة للنفس، بل هو من الصفات الكماليّة للموجود بما أنّه موجود، ولهذا، فإِنَّ الغنى من الصفات الذاتيّة للذات الحقّ المقدّس جلّ وعلا.

إِنَّ الثروة والأموال لا تُسبِّب الغني في النفس.

مَن لا يملك غنيً في النفس، يكون حرصه تجاه المال والثراء والمنال أكثر، وحاجته أشد.

ولمّا لم يكن أحدٌ غنيّاً حقيقياً أمام ساحة الحقّ جلّ جلالُه المقدّسة الغنيّ بالذات، ولمّا كانت الموجودات كلّها من أدناها –وهو التراب إلى ذُروة الأفلاك، ومن الهيولى الأولى إلى الجبروت الأعلى، فقيرةً ومحتاجة، لهذا كلّما كان تعلّق القلب بغير الحقّ، وتوجّه الباطن نحو تعمير [عالم] المُلك والدنيا – أشدّ، كان الفقر والحاجة أكثر. أمّا الحاجة القلبيّة، والفقر الروحى، فواضحٌ جداً، لأنّ نفس التّعلّق والتوجّه فقر.

وأمّا الحاجة الخارجيَّة التي تؤكّد بدورها الفقر القلبي، فهي أيضاً أكثر، لأنّ أحداً لا يستطيع النُّهوض بأعماله بنفسه، فيحتاج في ذلك إلى غيره. والأثرياءُ وإنْ ظهروا في مظهر الغنى ولكن يتبيّن بالتَّمعُن أنّ حاجتهم تتضاعف على قدر تزايد ثرواتهم. فالأثرياء فقراء في مظهر الأغنياء، ومحتاجون في زيّ مَن لا يحتاج.

وكلّما اتجه القلب نحو تدبير الأمور وتعمير الدُّنيا أكثر، وكان تعلُّقه أشدٌ، كان غبار الذُّلُ والمسكنة عليه أوفر، وظلام الهوان والحاجة أوسع، وعلى العكس كلّما رَكَلَ بقَدمه التَّعلُّق بالدنيا، حوّل بوجه قلبه إلى الغنى المطلق، وآمن بالفقر الذاتي للموجودات، وعرف بأنّ أحداً من الكائنات لا يملك لنفسه شيئاً، وأنّ جميع الأقوياء والأعزّاء والسلاطين قد سمعوا بقلوبهم أمام ساحة الحق المقدّسة من الهاتف الملكوتي، واللّسان الغيبي، الآية الكريمة: ﴿ يَثَأَيُّهَا النّاسُ أَنتُهُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ هُو الْغَنِيُ ٱلْحَمِيدُ ﴾

كلَّما استغنى الإِنسان عن العالمِين أكثر، وبلغ مستوى استغنائه درجةً لا يرى لمُلك سليمان قيمة، ولا يأبه بخزائن الأرض عندما توضع بين يديه مفاتيحُها، كما ورد في الحديث أنّ جبرائيل قد هبط من قبل الله تعالى بمفاتيح خزائن الأرض لخاتم النبيين على ، فتواضع صلوات الله وسلامه عليه ورفض قبولها وافتخرَ بفقره.

يقول عليّ بن أبي طالب عليه لابن عباس: «وَإِنّ دُنْيَاكُمْ عِنْدِي لأَهْوَنُ مِنْ وَرَقَةٍ فِي فَمِ جَرادَةٍ تَقْضمُهَا». ويقول الإيمام على بن الحسين عليه «أَسْتَنْكفُ أَنْ أَطْلُبَ الدُنيا مِن خَالِقَهَا فَكَيفَ بطَلَبِهَا مِن مَخْلُوقٍ مثلي».