

#### العدد السابع والعشرون، السنة الثالثة، شعبان ١٤٣٣ - تمّوز ٢٠١٢

المدير المسؤوك

خضر إبراهيم حيدر

الإخراج الفنّي أحمد شقير - محمد كوراني الخطّاط على زينة

#### الإشتراك السنوي

داخل لبنان 60 ألف ليرة لبنانية بما فيه أجور البريد دول عربية وإسلامية. وأوروبا وأمريكا الشمالية تضاف أجور البريد

#### الأسعار

لبنان: ٥٠٠٠ ل.ل. - سوريا: ٢٠٠ ل.س. - العراق: ٢٠٠٠ دينار - مصر: ١٠ جنيه - السودان: ٢٠٠ جنيه المغرب: ٣٠ درهم - الجزائر: ٢٥ دينار - السعوديّة: ٢٠ ريال - تونس: ٣ دينار - اليمن: ٢٢٥ ريال - الأردن: ٢ دينار - الإمارات: ١٥ درهم- البحرين: ١٠٥ دينار - قطر: ٢٠ ريال - الكويت: ١،٢٥ دينار - عمان:١٠٥ ريال تضاف أجور البريد

#### العنوان

بيروت - الرويس - المركز الإسلامي 03/725246 - 01/544955 ص.ب: 25/5141 www.saraer.org/shaaer shaaer@saraer.org

27



مجلة شهرية تعنى بالمعرفة الدينية الإسلامية و الثقافة الأخلاقية تصدر عن المركز الإسلامي في بيروت

### يس الدالعم الجب

### محتويات العدد

| څقيق:         | مسجد جمكران إعداد: أحمد       | إعداد: أحمد الحسيني       | ٨  |
|---------------|-------------------------------|---------------------------|----|
| مراقبات:      | أعمال شهر شعبان إعداد: «شعائ  | إعداد: «شعائر»            | ۱۳ |
| أحسن الحديث:  | النَّسخ في القرآن الكريم      | الشيخ جعفر السبحاني       | 77 |
|               | سورة الشعراءمن دروس المرك     | من دروس «المركز الإسلامي» | 70 |
| أيام الله:    | مناسبات شهر شعبان إعداد: صافي | إعداد: صافي رزق           | ۲٧ |
| وقال الرسـول: | ضاهيتَ إبراهيم الخليل         | إعداد: محمد ناصر          | ۳. |
| حدود الله:    | مَن هو حاكم الشّرع؟           | إعداد: «شعائر»            | ۲۱ |
| يزكّيهم:      | بين الخوف والرّجاء            | إعداد: مازن حمّودي        | ٣٢ |
|               |                               |                           |    |

اليقين الثّقافي الشيخ حسين كوراني ٦



#### الملف: توسُّل الملك «فُطْرُس» بالإمام الحسين عليه

| 37  | الشيخ الملكي التبريزي                         | إستهلال |
|-----|-----------------------------------------------|---------|
|     | الثّالث من شعبان في كلمات العلماء             |         |
| ٣٥, | . فُطر سُ بمهاره الطوسي. إبن طاوس. إبن الشهدي | وعاذ    |

رواية الصفّار \_\_\_\_ سل محمّداً يدعو لي ٣٨ رواية ابن قُولويه \_\_\_\_ تمسّخ بهذا المولود ٣٩

رواية الصدوق \_\_\_\_\_ إلّا أبلغتُه سلامه ٤٠

رواية الطبري أخبرني بكلّ مؤمن زائر ٤١ مراك و يتن ٤٢ مراك و يتن ٤٢

رواية ابن عبد الوهاب إمسخ جناحَك

«فُطر سيّة، فُطر سيّة» ....... رواية «إبن سنان» ٤٤

من الروايات حول «دردائيل» و «صَلصائيل»

الشيخ الصدوق الصدوق المستسمة الملك «دردائيل» ٢٦

بسملة:

جعت أداو شهرا بالبن عجمن تحديث لله و دره الا يجزأ كما هم محسد اللها إدارة الما المراضوة الدون الله و يساما والأوبين الهر والتجار الماكات الناسيا الألكيا توفيو المدي وعاداتني والمراضوة على المنظمة الموقع والمجرز المواد الموجو الماهى والمواد الموجود المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة والمدين المنظمة المنظ

وثمائق «.وقد وسَمنا المدرسة بالجعفريّة»

العدد السابع والعشرون العدد السابع والعشرون العالم القالم القالم العالم العالم

### محتويات العدد

| لولا دعاؤكم:                                                                       | مع المناجاة الشعبانيّة                                                                                                                                          | إعداد: «شعائر»                                                                                                      | ٤٩                                     |
|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| صاحب الأمر:                                                                        | القضايا المهدويّة في الأدعية والزيارات                                                                                                                          |                                                                                                                     | ٥٠                                     |
| كتابا موقوتا:                                                                      | صلوات ليالي شعبان                                                                                                                                               |                                                                                                                     | ٥٢                                     |
| يذكرون:                                                                            | أذكار شهر شعبان                                                                                                                                                 | - إعداد: عبد الله النابلسي                                                                                          | ٥٤                                     |
| فكرونظر:_                                                                          | العقيدة المهدويّة                                                                                                                                               |                                                                                                                     | 00                                     |
| أعلام:                                                                             | المحدّث النّوري الطبّرسي                                                                                                                                        | ـ إعداد: أكرم زيدان                                                                                                 | ٥٧                                     |
| كلمة سواء:                                                                         | التقارب بين المذاهب الفقهيّة                                                                                                                                    | - د. محمد الدّسوقي                                                                                                  | ٦١                                     |
| وصايا:                                                                             | من وصايا الإمام المهدي ﷺ                                                                                                                                        | اعداد: علي حمّود                                                                                                    | 77                                     |
| مرابطة:                                                                            | أنت جنديُّ الإمام المنتظَر عَلَيْكَ                                                                                                                             | - الشيخ حسين كوراني                                                                                                 | ٦٤                                     |
|                                                                                    |                                                                                                                                                                 |                                                                                                                     |                                        |
| <u>وثائق:</u>                                                                      | «وسَمنا المدرسة بالجعفريّة»                                                                                                                                     | إعداد: «شعائر»                                                                                                      | 77                                     |
| <u>وثائق:</u>                                                                      | «وسَمنا المدرسة بالجعفريّة»                                                                                                                                     | إعداد: «شعائر»                                                                                                      | 77                                     |
| <u>وثائق:</u><br>دوائر ثقافية:                                                     | «وسَمنا المدرسة بالجعفريّة»                                                                                                                                     |                                                                                                                     | <b>٦٦</b><br><b>٦∨</b>                 |
|                                                                                    |                                                                                                                                                                 |                                                                                                                     | ٦٦<br><b>٦٧</b><br>٦٨                  |
| دوائر ثقافية:                                                                      | الفهرس                                                                                                                                                          | ــ الإمام الخامني حفظه الله                                                                                         | ٦٧                                     |
| دوائر ثقافیة:<br>موقف:<br>فرائد:                                                   | الفهرسالفهرس الأصيل                                                                                                                                             | ــ الإمام الخامنئي حفظه الله<br>ــ إعداد: «شعائر»                                                                   | ٦٧<br>٦٨                               |
| دوائر ثقافیة:<br>موقف:<br>فرائد:                                                   | الفهرس الأصيل كنزٌ من تحت العرش كنزٌ من تحت العرش النّاقب في أحوال الإمام الحجّة الغائب                                                                         | الإمام الخامنئي حفظه الله<br>إعداد: «شعائر»<br>قراءة: سلام ياسين                                                    | ₹ <b>∨</b><br>₹∧<br>₹٩                 |
| دوائر ثقافیة:<br>موقف:<br>فرائد:<br>قراءة في كتاب:<br>بصائر:                       | الفهرس<br>الإسلام الأصيل<br>كنزٌ من تحت العرش                                                                                                                   | الإمام الخامنئي حفظه الله<br>إعداد: «شعائر»<br>قراءة: سلام ياسين<br>من دروس «المركز الإسلامي»                       | ٦٧<br>٦٨<br>٦٩<br>٧٠                   |
| دوائر ثقافیة:<br>موقف:<br>فرائد:<br>قراءة في كتاب:<br>بصائر:                       | الفهرس الأصيل كنزٌ من تحت العرش كنزٌ من تحت العرش النّجم النّاقب في أحوال الإمام الحجّة الغائب المحمعة الأخيرة من شعبان علم الرّجال                             | الإمام الخامني حفظه الله<br>إعداد: «شعائر»<br>قراءة: سلام ياسين<br>من دروس «المركز الإسلامي»<br>إعداد: «شعائر»      | ٦٧<br>٦٨<br>٦٩<br>٧٠                   |
| دوائر ثقافیة:<br>موقف:<br>فرائد:<br>قراءة في كتاب:<br>بصائر:<br>مصطلحات:           | الفهرس                                                                                                                                                          | الإمام الخامنئي حفظه الله إعداد: «شعائر» قراءة: سلام ياسين من دروس «المركز الإسلامي» إعداد: «شعائر» إعداد: جمال برو | 7V<br>7A<br>79<br>V'<br>VY             |
| دوائر ثقافیة:<br>موقف:<br>فرائد:<br>قراءة في كتاب:<br>بصائر:<br>مصطلحات:<br>مفكرة: | الفهرس الأصيل كنزٌ من تحت العرش كنزٌ من تحت العرش النّجم الثاقب في أحوال الإمام الحجّة الغائب الجمعة الأخيرة من شعبان علم الرّجال حركم ولغة. تاريخ وبلدان . شعر | الإمام الخامنئي حفظه الله إعداد: «شعائر» قراءة: سلام ياسين من دروس «المركز الإسلامي» إعداد: «شعائر» إعداد: جمال برو | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |

# السالة ا

### اليَقين الثّقافي.. أصالةٌ واستقلال

■ الشيخ حسين كوراني

شهر شعبان، ثانى أشهر الدورة الثّقافية المركزيّة الأولى على مدار السّنة الهجريّة.

تتولّى برامج هذه الدورة في شهر رجب تعزيزَ التّوحيد النّظري والعمَلي في خطِّ البِعثة والولاية، ليتكفّلَ شهرٌ شعبان تثبيتَ الثّقافة بالفِكر والدِّكر، بالبرامج النظريّة والعمَليّة في خطِّ التزامِ «شَجَرَة النّبوّة، وموضع الرّسالة، ومختلف الملائكة، ومَعدن العلم، وأهل بيت الوَحي».

والشهران بكلِّ موادِّهما والمناهج، تأهيلُ لشهر الصّيام والقيام، ونزولِ القرآن على القلب من أفَّق العقل، لِتنتظم المشاعر في صراط «مس الجوع»، وذكر يوم القيامة وعطشه، والذِّكرِ القلبيِّ الكثير الذي لا يُمكن بلوغُه إلاّ بالذِّكر اللسانيّ الكثير، وتنتظم الجوارح في مسار الفعل والتَّرك. الإقدام والإحجام العاقلين، بعيداً عن أسرِ الهوى، ليقود العقلُ الذَّاتَ بدلَ أن تستبدَّ بها النَّزُوات.

قال أمير المؤمنين عليٌ ﷺ: «ولو شِئتُ لاهتديتُ الطّريقَ إلى مُصفّى هذا العسل، ولُبابِ هذا القَمح، ونسائجِ هذا القَرّ، ولكنْ هيهات أن يغلبنَي هواي ويقودَني جَشَعي إلى تخيّر الأطعمة، ولعلّ بالحجاز أو اليمامة مَن لا طمعَ له بالقُرص ولا عهدَ له بالشّبَع..».

تتوقّفُ قيادةُ العقل للذّات على الموقف من «الأخذ من الدّنيا» وبخاصّة في مجال «الأكل». تتجلّى هنا محوريّةُ الصّوم في «بناء النّفْس» و«الجهاد الأكبر»، وفي هَدْيِه ندركُ بعضَ أسرارِ وجوبِ الصّوم شهراً في السّنة واستحبابه المؤكّد في رجب وشعبان، والأيّام الكثيرة جدّاً، التي وردَ الحثُّ على صومها.

ما الصومُ إِلَّا درَّةُ يتيمة، محفوفةٌ بِلآليء الأعمال العباديّة وجواهرِها (المراقبات)، تتألّق بها، وتزيدُها درّةُ الصّوم أَلْقاً.

الصّوم كفُّ للفؤاد وحال، والصلاةُ وتلاوة القرآن، وكَثرةُ الدّعاء والإستغفار، ودوامُ اليَقظة والذِّكر، تدريبُ عمليُّ لجَوهرة القلب، وصيانةٌ -لا تَفتُر- للشِّغاف والسَّرائر، وحفرٌ متواصلٌ في اعماق الذّات وصولاً إلى اكتمالِ التزام الحقِّ والقانون، الذي ورد في تعريفِه: «العبوديّةُ جوهرةٌ كُنهُها الرّبوبيّة».

#### \*\*\*

يهدف هذا المنهج العبادي إلى التّثبيت النّظري والعملي لأصول العقيدة، لبلوغ اليقين الثّقافي، الذي تتوقّف عليه السّلامة لدى خوض «اللُّجَج الغامرة» في هذه الحياة «الدّنيا».

باليقين الثَّقافي يُمكن تحقيقُ النتائج التالية:

أُنْسَنَةُ القَلب، والتزامُ القانون، وأُنْسَنَةُ الحياة، أي تطوير «الدّنيا» إلى الحياة الإنسانيّة الطيّبة. ﴿..اُسُتَجِيجُواْ

لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمٌ لِمَا يُحَيِّيكُمْ .. ﴿ الْأَنفال:٢٤. ﴿ أَوَمَن كَانَ مَيْـتًا فَأَحْيَلِنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُو نُورًا .. ﴾ الأنعام:١٢٢. ﴿ وَمَن لَرَّ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾ النور:٤٠.

يرجع السببُ في التّمكين من هذه النّتائج إلى تلازم اليَقين الثّقافي مع استحقاقِ المُّوقِن لِوسامِ طَيِّ سفرِ العَوالِم تحتَ أَشرعة سفينة النّجاة المحمّديّة التي «يَأْمَنُ مَن رَكبَها، ويغرقُ مَن تركَها».

\*\*\*

كُتِبَ على مَن «نُسِخَ من أصلابِ أصحابِ السّفينة» -بتعبيرِ أميرِ المؤمنين الله - أنّ السّلامة من الغَرَق رهنُ «الفُلْك البجارية»، «مَثل أهلِ بيتِي مَثل سفينةِ نوح، مَن ركبَها نجا، ومن تخلّفَ عنها وقعَ في النّار» أو «هلك» أو «غرق» على اختلاف الرّوايات.

اليقين الثّقافي يُوصِل إلى القدوة «محمّد وآلِ محمّد» عنه ، ويُتيحُ حُسنَ الإقتداء. إنّه المدخلُ الحصريُّ -للفرد والجَمع- إلى «الإكتفاء الذّاتي»، و«الإستقلال»، وإقامة العَدل، واستقرار مناخ السّلامة والإسلام، والأمّن والإيمان.

ذلكم هو بعضٌ معاني أنّهم عليه: «الكهفُ الحَصين، وغياثُ المضْطَرِّ المُستَكين، وملجأُ الهاربين، ومَنجى الخائفين، وعصمةُ المعتَصمين».

يتوقّفُ حُسنُ الإقتداء على «الإستنانِ بِسُنْتِه» ﴿ وهو يعني الدّأَبَ فِي الصّيام والقيام، وكثرة النّلاوة، والذّكر ﴿ . قِيكَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمُ . ﴾ آل عمران: ١٩١، في إصرارٍ دائم على اليقظة والبصرِ الحديد، ومحاذرةِ الغَفلة. ﴿ وَيَتَفَكّرُونَ ﴾ .

\*\*\*

يتلازمُ اليقين الثّقافِ، فِ خطِّ «الجهاد الأكبر» و«بناء النَفْس» على قاعدة «حُسْن الإقتداء وسلامة التَّأْسَي»، مع مواجهة الفائض البرمَجيّ إلى الفائض البرمَجيّ إلى الفائض البرمَجيّ إلى المُرونة والواقعيّة وكامل الحريّة في اختيار الملائم لكلِّ فرد أو ظَرف.

يعني ما تقدّم أنّ اليقين الثّقافي الذي هو «اكتفاءٌ ذاتيّ واستقلالٌ حقيقيّ»، وَفَرَةٌ وثَراء، وغنى ثقافيٌّ وامتلاء، لا يسمحُ للغزو الثّقافي بالنّفوذ فضلاً عن التّموضُع والإحتلال، أو الإجتياح وتحويل «القدس» إلى «أورشَليم».

لا يُعاني المُوقِن بثقافته الإسلاميّة، نقصاً في المناهج التربويّة ولا علم الإدارة أو علم النّفَس. مَن يعاني هذا النّقصَ الموهوم، هو مَن أعرضَ عن «ذكر الله» و«المراقبات» فتردّى في «المعيشة الضّنك» وراح يبحث في مناهج «ستيفن كوفي» عن «المعادات السّبع» لِيَجِدَ سُبُلَ قيادةَ الذّات! التي هي «بناءُ النّفْس» !!. برزَتْ هذه الظّاهرة المؤلِّة في عددٍ من الدّول العربيّة مؤخّراً، وفي الحجاز، والكويت، وبعض القنوات العراقيّة بشكل خاصّ.

«ستيفن كوفي» من الطائفة الملتبسة «المورمونيّة»، يحمل ماجستير في الإدارة، ودكتوراه في علم الأديان، وهو يبشّر للمورمونيّة التي يتبرّأ منها المسيحيّون. وها هي تقدّم «ميت رومني» مرشّحاً للرّئاسة الأمريكيّة. وشرحٌ هذا يطول.

لا حلُّ إلَّا بالحوار حولَ حقيقة «حُسن الإقتداء».

ر العالم المائر

# مسجد جَمْكُران مهوى قلوب الموحِّدين المنتظرين



منظر عام لمسجد جمكران المقدّس إعداد: أحمد الحسيني

مسجدُ جمكران روضةٌ وارفةٌ على مسافة ٥ كلم إلى الجنوب الشرقي من مدينة قمّ المقدّسة، وعلى يمين الطّريق بينها وبين مدينة كاشان، وبالقرب منه جبلٌ معروف يقع فيه مقامٌ للعبد الصّالح الخضر في وقد بُني هذا المسجد بأمر خاصٌ من الإمام المهديّ المنتظر في في تفصيل يأتي ذكره، وقد أمر الإمام الناسَ بعدم التواني عن زيارة هذا الموضع الشريف، وفي تعزيره وتوقيره والرغبة إليه.

أوّل من تعرّض لذكر قصّة بناء مسجد جمكران هو شيخ الطّائفة أبو جعفر محمّد بن علي بن بابويه المشهور بالشيخ الصدوق (ت: ٣٨١ هجريّة) في كتابه (مؤنس الحزين في معرفة الحقّ واليقين).

وبما أنّ المسجد قد تأسّس في زمن الشيخ الصدوق، ولكونه رحمه الله ساكناً حينذاك في مدينة قم، فإنّه ينقل جميع التفاصيل بلا واسطة عن الشيخ حسن بن مثلة الجمكراني، والسيد أبي الحسن الرضا -الآتي ذِكرُهما- وعن شهود العيان الآخرين.

كما أنّ الشيخ حسن بن محمّد القمي، وهو من معاصري الشيخ الصدوق، قد أورد في كتابه (تاريخ قم) الذي ألّفه سنة ٣٧٨ للهجرة -أي في أيّام حياة الشيخ الصّدوق- أورد هذه الواقعة نقلاً عن (مؤنس الحزين) الذي اندثر وفُقِد في فترة لاحقة، شأنه شأن عشرات المؤلّفات القيّمة التي فُقدت لشيخنا الصدوق رضوان الله تعالى عليه.

في سنة ٨٦٥ هجريّة، نقلَ حسنُ بن علي بن عبد الملك القمي كتاب (تاريخ قم) من العربيّة إلى الفارسية، كما نصّ على ذلك الشيخ

الطّهراني في (الذريعة، ج ٣: ص ٢٧٦)، وقد روى العلّامة المجلسي (ت: ١١١٠ هجريّة) في الجزء السابع والخمسين من (البحار) الأخبار المتعلّقة بمدينة قم عن هذه الترجمة الفارسيّة لـ (تاريخ قم)، وهو يقول في الفصل الثاني من الجزء الأوّل من (البحار): «و (تاريخ بلدة قم) كتابٌ معتبر، ولكن لم يتيسّر لنا أصلُ الكتاب، وإنّما وصل إلينا ترجمتُه».

لكنّ السيّد أمير محمد شرف المتوفّ سنة ١١٤٥ - تلميذ العلّامة المجلسي وصاحب كتاب (فضائل السّادات) - شاهد المتن العربي لكتاب (تاريخ قم) ونقل عنه، كما في (جنّة المأوى) للمحدّث النوري، وممّن شاهد المتن العربي أيضاً محمد علي الكرمانشاهاني (ت: ١٢١٦ هجريّة) وهو إبن الوحيد البهبهاني، حيث ذكر في حاشيته على كتاب (نقد الرجال) للتفرشي ترجمةً للشيخ حسن بن مثلة، ومختصراً لقصّة تأسيس مسجد جمكران.

إلى ذلك، أورد المحقّق المحدّث الميرزا النوري (ت: ١٣٢٠ هجريّة) قصّة تأسيس مسجد جمكران –نقلاً عن الترجمة الفارسية لكتاب (تاريخ قم)– في آثاره التالية: (مستدرك الوسائل)، (النجم الثاقب)، (كلمة طيبة)، و(جنّة المأوى).

كذلك، وردت قصّة تأسيس المسجد في (إلزام النّاصب) للشيخ على اليزدي الحائري (ت: ١٣٣٣ هجريّة)، وفي (أنوار المُشعشعين) للشيخ محمد على الكجوبي القمي (ت: ١٣٣٥ هجريّة).

\*\*

وأمّا قصة بناء مسجد جمكران، فقد أوردها المحدّث النّوري في (جنّة المأوى) المطبوع ضمن (البحار)، صنّفَه لذكر قصص مَن تشرّف بلقاء الإمام المهديّ صلوات الله عليه في زمن الغيبة الكبرى. قال رضوان الله عليه:

«الحكاية الثامنة. في (تاريخ قم) «..» ما لفظه بالعربية: «..» سبب بناء المسجد المقدس في جمكران بأمر الامام عليه على ما أخبر به الشيخ العفيف الصالح حسن بن مثلة الجمكراني قال: كنتُ ليلة الثلاثاء السابع عشر من شهر رمضان المبارك سنة ثلاث وسبعين وثلاثمائة نائماً في بيتي، فلما مضى نصف من اللّيل فإذا بجماعة من النّاس على باب بيتي فأيقظوني، وقالوا: قُم وأجب الإمام المهدي صاحب الزمان فإنّه يدعوك.

قال: فقمت وتعبّأت وتهيّأت «..» فلمّا جئتُ إلى الباب، رأيتُ قوماً من الأكابر، فسلّمتُ عليهم، فردّوا ورحبّوا بي، وذهبوا بي إلى موضع هو المسجدُ الآن، فلمّا أمعنتُ النّظر رأيتُ أريكةً



المسجد من الدّاخل

فُرِشت عليها فراش حِسان، وعليها وسائد حِسان، ورأيت فتى في زيِّ ابنِ ثلاثين متّكئاً عليها، وبين يديه شيخ، وبيده كتابٌ يقرأه عليه، وحوله أكثر من ستّين رجلاً يُصلّون في تلك البُقعة، وعلى بعضهم ثيابٌ خُضر.

وكان ذلك الشيخ هو الخضر عليه، فأجلسني ذلك الشيخ عليه، ودعاني الإمام عليه باسمي، وقال: اذهب إلى حسن بن مسلم، وقل له: إنّك تعمرُ هذه الأرض منذ سنين وتزرعها، ونحن نخربها، زرعت خمس سنين، والعام أيضاً أنت على حالك من الزّراعة والعمارة! ولا رخصة لك في العَود إليها، وعليك ردُّ ما انتفعت به من غلات هذه الأرض لئبني فيها مسجد. وقُلْ لحسن بن مسلم إنّ هذه أرضٌ شريفة، قد اختارها الله تعالى من غيرها من الأراضي وشرَّ فَها، وأنت قد أضفتها إلى أرضِك. وقد جزاك الله بموت ولدين لك شابين، فلم تنتبه من غفلتك، فإنْ لم تفعل ذلك لأصابك من نقمة الله من حيث لا تشعر.

قال حسن بن مثلة: [قلت] يا سيّدي، لا بدّ لي في ذلك من علامة، فإنّ القوم لا يقبلون ما لا علامة ولا حجّة عليه، ولا يصدّقون قولي، قال: إنّا سنعلّم هناك، فاذهب وبلّغ رسالتنا، واذهب إلى السيّد أبي الحسن وقُل له: يَجيء ويحضرُه ويطالبُه بما أخذ من منافع تلك السّنين، ويُعطيه النّاسَ حتّى يبنوا المسجد، ويُتِمّ ما نقُص منه من غلّة رهق مُلكِنا بناحية أردهال [منطقة بين مدينتي قم وكاشان] ويتمُّ المسجد، وقد وقفنا نصف رهق على هذا المسجد، ليجلب غلّته كلّ عام، ويصرف إلى عمارتِه. «..»

قال حسن بن مثلة: فعدتُ حتى وصلتُ إلى داري، ولم أزل اللّيل متفكرًا حتى أسفرَ الصّبح، فأدّيتُ الفريضة، وجئتُ إلى عليّ بن المنذر، فقصصتُ عليه الحال، فجاء معى حتى بلغتُ المكانَ الذي



ذهبوا بي إليه البارحة. فقال: والله، إنّ العلامة التي قال لي الإمام، واحدٌ منها أنّ هذه السلاسل والأوتاد هَهنا.

فذهبنا إلى السيّد الشريف أبي الحسن الرّضا، فلمّا وصلنا إلى باب داره رأينا خُدّامَه وغِلمانَه يقولون إنّ السيّد أبا الحسن الرّضا ينتظرُك من سَحَر، أنت من جمكران؟ قلتُ: نعم.

فدخلتُ عليه السّاعة، وسلّمتُ عليه وخضعت، فَأَحسنَ في الجواب وأكرَمني ومكّنَ لي في مجلسِه، وسبقَني قبل أن أُحدَّثَه وقال: يا حسنُ بنُ مثلة، إنّ كنتُ نائماً فرأيتُ شخصاً يقول لي: إنّ رجلاً من جمكران يُقال له: حسنُ بن مثلة يأتيك بالغدو، ولتُصدّقنَ ما يقول، واعتمِد على قولِه، فإنّ قولَه قولُنا، فلا تَرُدّنَ عليه قولَه، فانتبهتُ من رَقدتي، وكنتُ أنتظرُك الآن.

فقصً عليه الحسن بن مثلة القصصَ مشروحاً، فأمر بالخيول لِتُسرَج «..» وجاء السيّد أبو الحسن الرّضا رضي الله عنه إلى ذلك الموضع، وأحضروا الحسن بن مسلم، واستردّوا منه الغلّات وجاؤوا بغلّات رهق، وسقفوا المسجد بالجذوع، وذهب السيّد أبو الحسن الرّضا رضي الله عنه بالسّلاسل والأوتاد وأودعَها في بيته، فكان يأتي المرضى والأعِلّاء ويَمسُّون أبدائهم بالسّلاسل، فيَشفيهم الله تعالى عاجلاً، ويصحّون.

قال أبو الحسن محمّدُ بن حيدر: سمعتُ بالاستفاضة، أنّ السيّد أبا الحسن الرّضا في المحلّة المدعوّة بـ «موسويان» من بلدة قم، فمرض بعد وفاتِه ولدّ له، فدخلَ بيتَه وفتحَ الصّندوق الذي فيه السّلاسل والأوتاد، فلم يجِدها. انتهت حكايةُ بناء هذا المسجد الشريف».

#### أعمال مسجد جمكران

أهم أعمال مسجد جمكران الخاصة به، هو ما رواه الحسن بن مثلة عن صاحب الأمر صلوات الله عليه في الحكاية المتقدّمة، فقد ورد فيها [اقتطعناها من موضعها مراعاةً للتبويب] نقلاً عن الإمام عليه:

«وقُلْ للنّاس: لِيرغبوا إلى هذا الموضع ويعزّروه [التعزير بمعنى التوقير]، ويُصلّوا هنا أربع ركعات للتّحية، في كلّ ركعة يقرأ سورة الحمد مرّة، وسورة الإخلاص سبع مرّات، ويُسبّح في الركوع والسجود سبع مرّات، وركعتان للإمام صاحب الزّمان

يقرأ الفاتحة، فإذا وصل إلى ﴿إِيَّاكَ نَعبُدُ وإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ كرّره 🕴 ورد في الروا<mark>يات وقوفُه فيها</mark> كالمسجد الحرام..».



.. جانب من الباحة المحيطة بالمسجد

مائة مرّة، ثمّ يقرأها إلى آخرها، وهكذا يصنع في الرّكعة الثانية، ويسبّح في الرّكوع والسّجود سبع مرّات، فإذا أتمَّ الصّلاة؛ يُملًل ويُسبّح تسبيح فاطمة الزّهراء عليه فإذا فرغ من التسبيح يسجُد ويُصلّي على النبيّ وآله مائة مرّة، ثم قال عليه ما هذه حكاية لفظِه: فمَن صلّاها فكأنّما صلّى في البيت العتيق».

#### أقوال العلماء في ابن مثلة وفي المسجد

امتدح علماء الشّيعة الأجلاء مسجد جمكران، ووصفوا الشيخ الجمكراني حسن بن مثلة بأجمل الأوصاف، وأثنوا عليه ثناءً عطراً.

\* فقد وصفه الشيخ الصدوق في كتابه (مؤنس الحزين) بالشيخ العفيف الصالح، ومدح مسجد جمكران وأمر النّاس أن يصلّوا فيه صلاة صاحب العصر عليه ثمّ نقل عن الإمام المنتظر عليه قوله «..مَن صلّاها فكأنّما صلّى (صلّاها) في البيت العتيق».

\* ويُنقل عن آية الله الشيخ مرتضى الحائري أنّه ذكر في كتابٍ له، أنّ مسجد جمكران من جملة الآيات الباهرة، وذلك لعدّة أمور، منها أنّ قصّته وقعت حال اليقظة، وأنّها منقولة في كتاب من الكتب المعتبرة وهو كتاب (تاريخ قم) – عن الشيخ الصّدوق رضوان الله عليه، وأنّ القصّة تشتمل على وقائع لا تنحصر في شخص واحد.

\* ويقول آية الله السيّد محمّد تقي الموسوي الأصفهاني (ت: ١٣٤٨ هجريّة) في كتابه القيّم (مكيال المكارم في فوائد الدّعاء للقائم عليه): «..وتعظيمُ مواقفه ومشاهده، كمسجد السّهلة، والمسجد الأعظم بالكوفة، والسّرداب المبارك بسامرًاء، ومسجد جمكران وغيرها من المواضع التي رآه فيها بعضُ الصالحين، أو ورد في الروايات وقوفُه فيها كالمسجد الحرام..».



إحياء شعيرة «الإعتكاف» في مسجد جمكران

\* وكان سماحة آية الله السيّد محمّد تقي الخوانساري (ت: ١٣٧٢ هجريّة) يتوجّه إلى هذا المسجد مشياً على الأقدام برفقة آية الله الشيخ محمّد على الأراكى (ت: ١٤١٥ هجريّة).

\* وقال آية الله السيّد البروجردي (ت: ١٣٨٠ هجريّة): «لو تمكّنتُ لصلّيتُ الفرائض في مسجد جمكران يوميّاً».

\* ويرى آية الله السيّد المر<mark>عشي النجفي هُ أنَّ مسجد جمكران من الأماكن التي تُعدّ مهبطاً للبركات الإلهيّة، وأنَّه يأتي بعد مسجد السّهلة.</mark>

\* وقد سُئل آية الله السيّد الكلبايكاني على عن رأيه في الرّوايات الواردة في شأن مسجد جمكران، فقال: «لا بأس بالاعتماد على هذه الروايات، والله العالم».

\* أمّا الإمام الخميني فَكِنُ فكان يُولي هذا المسجد اهتماماً خاصّاً، حيث شوهد أكثر من مرّة يحضر لأداء الفرائض فيه أيّام إقامته في مدينة قم؛ بُعيد انتصار الثورة الإسلاميّة، وقبيل إقامته في طهران. \* كذلك يحظى مسجد جمكران، بعناية خاصّة من قبل ولي أمر المسلمين الإمام الخامنيّ حفظه الله، والشواهد على ذلك كثيرة، منها أبياتٌ بالفارسيّة نظمها في الإمام صاحب الزّمان على وفي مسجد جمكران، يقول في مطلعها:

دلم قرار نمی گیرد از فغان ب<mark>ی تو</mark>

<mark>سپند وار زکف</mark> داده ام عنان بی تو

#### عمارةُ المسجد

\* كان البناء الأوّل لمسجد جمكران على يد الشيخ حسن بن مثلة الجمكراني، ثمّ جُدِّد بناؤه مرّة ثانية أيّام حياة الشيخ الصّدوق مُرَّق ، كما أُعيدت عمارته عدّة مرّات في زمن الدّولة الصفويّة. [القرن الهجري العاشر]



\* وفي زمن رئاسة المرحوم آية الله الشيخ عبد الكريم الحائري المحوزة العلميّة في قم المقدّسة، قام الشيخ محمّد تقي اليزدي البافقي بإعمار المسجد سنة ١٣٥٠ هجريّة، وتبعه الحاج آقا محمد المعروف بـ «آقا زاده» وهو من تجّار قم المعروفين.

\* بعد انتصار الثورة الإسلاميّة في إيران، تمّ توسعة المسجد سنة \* بعد انتصار الثورة الإسلاميّة في إيران، تمّ توسعة المسجد سنة \* 1٤٠٢ هجريّة، وأُضيفت إليه مرافق وقاعات عدّة، وفي العام



من مسيرة «الأربعين» الرّاجلة إلى مسجد جمكران

الا ١٤ هجريّة أُطلِق مشروع إنشاء شارع يمتدّ من مرقد السيّدة فاطمة المعصومة على إلى مسجد جمكران بخطّ مستقيم، ويبلغ عرض هذا الشارع ٢٠٠٠ م وأُطلق عليه مشروع من (الحَرم إلى الحَرم).

كما جرى شراء الأراضي المحيطة بالمسجد، فتم بناء ميدان كبير، بمساحة ٣٥٠ ألف متر مربّع، تتوفّر فيه كلّ الخدمات الحياتيّة؛ أبرزها «دار الشّفاء» الذي يقدّم خدمات طبيّة للزّائرين والمجاورين في جميع الاختصاصات، مجّاناً أو بتكلفة رمزيّة جدّاً، وفيه صيدليّة ومختبر للتّحاليل الطبيّة، وقسم للتصوير

تحقت

الطّبي بأنواعه.

ثقافياً، يتولّى «قسم الشؤون الفنيّة والثقافيّة» التابع لمسجد جمكران النّشاطات ذات الصّلة، إلى جانب «انتشارات جمكران» المختصّة بإصدار وتوزيع الكُتُب والدّوريات والأقراص المدمجة ذات المضامين الإسلاميّة العامّة أو تلك المرتبطة بالإمام المهدي عليه اللّغة الفارسية وبالعربيّة ومعظم اللّغات الأجنبيّة الحيّة.

إلى ذلك، جرى تخصيص قسم لإسكان الزائرين، واستُحدث مبنى لاستضافة ٨٠٠ زائر دفعة واحدة لتقديم الطّعام، كما تتوفّر المرافق الخدماتيّة الأخرى كمحطّات الوقود، والمصارف، والفنادق، والمحلّات التجاريّة.

هذا، ويُقدّر عدد الزّوار الوافدين إلى مسجد جمكران بأكثر من ١٢ مليون زائر سنويّاً، من داخل إيران، ومن الدّول العربيّة والإسلاميّة.

#### الكرامات في مسجد جمكران

يوجد في مسجد جمكران، مكتب مختصّ بتوثيق الكرامات التي تحصل ببركة دعاء الإمام المهدي المنتظر صلوات الله عليه داخل المسجد، وجلُّ هذه الكرامات تدور على شفاء مرضى من أمراض مزمنة ومستعصية.

وفي الموقع الإلكتروني الرسمي الخاص بمسجد جمكران، اقتُصِر على إدراج تفاصيل سبع كرامات، ستّ منها حصلت في السنوات الأخيرة، والسّابعة كرامة مشهورة تواتر الحديث عنها في المصنّفات، وفي أوساط الحوزة العلميّة في قم، وهي كرامة حصلت لمؤسّس الحوزة آية الله الحائري رضوان الله عليه، أيّام مرجعيّته.

ويتمّ توثيق حادثة الكرامة في سجلّات خاصّة تتضمّن موضوعها؛ من قبيل: «شفاء من المرض الخبيث»، «شفاء مريض يُصاب بالجنون الآني»، إلخ.

ويتضمّن السجّل الخاص بالكرامة أيضاً تاريخ حدوثها، وتاريخ إدراجها في سجلّات المكتب بعد التثبّت من صحّتها، ومشخّصات المكرّم نفسه؛ صفتَه، عمرَه، موطنه، والإشارة إلى إسمه بالأحرف الأولى. وفي عدد من الحالات يكون شرح الكرامة مرفقاً بالمستندات الطبيّة قبل وبعد حدوث الكرامة، إضافة إلى أسماء الأطباء المشرفين على المريض.



القبّة الشريفة تعانق هلال الخامس عشر من شعبان

وأمّا حادثة الكرامة نفسها فتُدوّن بحسب ما يرويه الشخص المعني، والملازمين له من أقارب أو أصدقاء.

#### نبذة عن منطقة جمكران

جاء في المصادر التاريخية أنّ منطقة «جمكران» كانت -منذ القرن الأوّل- بمثابة ملاذٍ آمنٍ لكثيرٍ من الموالين لآل بيت رسول الله عليه، أو للهاربين من بطش الأمويين، ذلك أنّ العرب الأشعريين وهم من خواص

Albert House wood of the state of the state

وثيقة بخط نجل «الفيض الكاشاني» عن زيارته ووالده لمسجد جمكران سنة ١٠٨٠ هجريّة، وفيها أيضاً — نقلاً عن والده- أنّ العلّامة المجلسي والشيخ البهائي وهما من معاصريه، كانا يدأبان على زيارة «هذا المكان المقدّس».

شيعة أمير المؤمنين عليه، نزحوا من الكوفة نجاةً بأنفُسهم من بطش الحجّاج الثّقفي، فقدموا إلى إيران واستوطنوا في منطقة «جمكران»، ومن أعلامهم المدفونين بمدينة قم «زكريّا بن آدم الأشعرى».

كما أنّ جماعةً من بني أسد ناصروا بني المغيرة في حربهم ضدّ الحجّاج، نزحوا من العراق في النصف الثّاني من القرن الأوّل واستوطنوا في جمكران، ويُقال إنّ الخطّاب الأسدي هو الذي بني أوّل مسجدٍ في تلك الناحية، كان ذلك في القرن الهجري الأوّل.

كذلك، تخفّى التابعيّ سعيد بن جبير، وهو من حواريّ أمير المؤمنين عليه مدّةً من الزّمن في جمكران، قبل أن يُقبض عليه ويُقتل بأمر من الحجّاج.

#### المراقبات و«علم النّفْس»

من أخطر المفارقات، بل السَّقطات المدوِّية، فرِّينَةُ أنَّ الإسلامُ لا يقدَّم العلاجَ للمشاكل النفسيَّة، ولذا ينبغي ملأُ هذا الفراغ في عمليَّة التَّتقيف الإسلامي، أو في مجال علاج الحالات النَّفسيّة، باللَّجوء إلى نظريَّات علم النَّفس والأطباء النفسانيِّين. ولا يشمَل ما تقدَّم العلاجَ العضوي المنفصل عن تخمين أو تنجيم نفسيًّ مادي.

وتبادر إلى السؤال: وماعلاقة ذلك بباب «مراقبات»؟

والجواب: المراقبة إحدى الدّعائم الثلاث: المحاسَبة. المشَارطَة. المراقبة. وجمعُها «مراقبات». وهي عبارة عن البرامج العباديّة المتكثّرة، والمتنوّعة جدّاً، لبناء النّفس، وتهذيب النّفس، وجهاد النّفس.

وهل التديُّن إلَّا تزكية النَّفس؟ ﴿قَدُ أَفَلَحَ مَن زَكَّنَهَا ﴾ الشمس:٩. وهل اللاتديُّن إلَّا إفسادُ النَّفس وتدسيتُها، ﴿وَقَدُ خَابَ مَن دَسَّنَهَا ﴾ الشمس:٤٠

كيف يتصوّر إذاً وجودٌ فراغ في علاج المشاكل النفسيّة، وكيف يُلجَأ إلى ثقافة «التّدسية» لعلاج نفس تواقّة إلى التّزكية؟

هل يعرف النّفسَ المنكّرُ لخَّالقها نّظريّاً وعمليّاً أو عمليّاً فقط؟ أقفَ بالخصوص عند محورَين:

الأُول: يربطُ الله تعالى بين استقرار «الهلّع» وبين عدم الصّلاة، حيث إنّه سبحانه يستثنى المُصلّين من «الهلّع»: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَن خُلِقٌ هَلُوعًا ﴿اللَّ إِذَا

مَسَهُ ٱلشَّرُّ جَرُوعَا ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴿ إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ ﴿ اللَّهِ اللَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهُمْ دَآبِمُونَ ﴾ المعارج:١٩-٢٢.

فكي ف يمكن علاج المشاكل النّفسيّة من «التوتّر» و«القلق» ومرض العصر «الكآبة» بمعزل عن «الصّلاة» عمود الدّين.

يقول الإمام الخميني ما حاصلُه: يعرفُ الطبيبُ العلاقة بين وجع الرّأس وحبّـة الدّواء التي يتناولها المريض فتستقرّ في معدته. لكنّ الذي يعرف العلاقة بين السّعادة والصّلاة، هو المعصوم الذي أُظهرَ ه الله تعالى على

الثَاني: يربطُ الله تعالى في القرآن الكريم بين طُمأنينة القلب - النّفس، وبين ذكر الله تعالى: ﴿.أَلَا بِنِكِرِ اللّهِ تَطَمَّتُ الْقُلُوبُ ﴾ الرعد: ٢٨، فكيف نبحثَ عن النّفس المطمئنّة التي هي ثمرَة سلامة الدِّين وحُسنن اليَقين، بمعزل عن مدرسة الذِّكر و «المراقبات»؟

الدّين مدرسة معرفة النّفس. «مَن عرَف نفسَه فقد عرف ربّه»، وهو يعتبرُها أكبر من العالم الأكبر، وتركّز كلّ تعاليمه على تصحيح «العَزم» والنيّة، و«حضور القلب»، واجتناب الشكّ والوَساوس والظنّ، واعتماد اليقين، فكيف يمكن أن يتّهم بحاجته إلى علم النّفس؟!

هل «المراقبات» والأعمال العباديّة إلّا صياغة النّفس على عين الرّحمن ﴿.. وَلِنُصِّنَعَ عَلَى عَيْنَ ﴾ طه: ٣٩.

# أعمالُ شهر شعبان مَن يُعِيْنُ رسولَ الله عَبَالِيَّكَ ؟

\_\_\_\_\_\_ إعداد: «شعائر» \_\_\_\_\_

أبرز الفوائد العمليّة في التّواصل مع نصوص كبار العلماء حول الأعمال العباديّة، هو تثبيت موقع هذه الأعمال في المناء الأعمال في المناء على أنّها في متن فقه القلب والحياة، والعمر والإهتمام، ليطهُرَ القلبُ من نكراء تهميش هذه الأعمال، والبناء على أنّها في موقع مقابل للوعي، والسّياسة، وحمل الهمّ، وربّما «التّحضّر»!

كيف تحدُّث الشّيخ الطُّوسي عليه الرحمة عن أعمال شهر شعبان؟

هذا ما تحاول «شعائر» هنا تظهيره من خلال المصدر الأول والأبرز للأعمال العبادية (مصباح المتهجّد).

شعبان، هو منزلٌ آخر من منازل العمر لمن سلك إلى الله تعالى. ولهذا الشهر المبارك شأن عظيمٌ وفضلٌ كبير، وقد كان رسول الله على إذا رأى هلال شعبان أمر منادياً ينادي في المدينة: «يا أهلَ يثربَ إنّي رسولُ رسولِ الله إليكم، ألا إنّ شعبان شهري، فرحِم اللهُ من أعانني على شهري».

قال الشيخ الطّوسي، في مقدّمة كتابه (مصباح المتهجّد وسلاح المتعبّد): «سألتم أيّدكم الله أن أَجمعَ عبادات السّنة، ما يتكرّر منها وما لا يتكرّر، وأضيف إليها الأدعية المختارة عند كلّ عبادة على وجه الإختصار ".." وأَسُوق ذلك سياقة يقتضيه العمل، وأن أذكر ما لا بدّ منه من مسائل الفقه فيه دون بسط الكلام في مسائل الفقه وتفريع المسائل عليها ".." والمقصود من هذا الكتاب مجرّد العمل وذكر الأدعية التي لم نذكرها في كُتب الفقه».

#### الصّوم

♦ من مهمّات شهر شعبان الصَّوم، -كلِّ حسب طاقته- يُكثِر منه بحيث يَدخل صائمه في مقدَّس دعوة رسول الله ﷺ بالإعانة على شهره الكريم، وفي استجابة ترغيبه ﷺ، فقد رُوي:

١) عن أمير المؤمنين علي قوله: «ما فاتني صَوم شعبان منذ سمعت منادي رسول الله على ينادي في شعبان، فلن يفوتني أيّام حياتي صومُ شعبان إن شاء الله تعالى»، ثمّ كان علي يقول: «صوم شهرين متتابعَين توبة من الله».

٢) عن أبي جعفر الباقر عليه: «مَن صام شعبان كان طهوراً له من كل زلّة ووصمة وبادرة، قال الرّاوي: وما الوصمة؟ قال عليها: اليمينُ في المعصية والنّذر في المعصية، قال الرّاوي: فما البادرة؟ قال عليها: اليمينُ عند الغضب، والتّوبةُ منها النّدم عليها».

٣) وعنه عليه قال: «كان رسول الله عليه يصوم شعبان ورمضان يَصِلهما، وكان يقول: هما شهرا الله، وهما كفّارة لما قبلهما وما بعدهما من الذُّنوب».

عن الإمام الصادق الشيئة لبعض أصحابه: «حُثَّ مَن في ناحيتك على صوم شعبان، فقلت: جعلت فداك، ترى فيها شيئاً؟ قال: نعم، إن رسول الله على كان إذا رأى هلال شعبان أمر منادياً فنادى في المدينة: يا أهل يثرب إني رسول رسول الله إليكم، ألا إنَّ شعبان شهري، فرحِم اللهُ مَن أعانني على شهري».

٥) وعنه عليه: «مَن صام أوّل يوم من شعبان وَجَبت له الجنّة البتّة، ومَن صام يومين نظر الله إليه في كلّ يوم وليلة في دار الدّنيا ودام نظرُه إليه في الجنّة، ومَن صام ثلاثة أيّام زار الله في عرشه في (من) جنّته في كلّ يوم».

٦) أيضاً عنه الشيد: «صَوْم شعبان ورمضان توبةٌ من الله تعالى».

#### ما يُؤتى به في كلِّ يومٍ من شعبان

١- دعاء شجرة النبوّة: كان عليُّ بن الحسين الله يدعو عند كلّ زوال من أيّام شعبان وفي ليلة النّصف منه، ويصلّي على النّبيّ على جمَّد والنّبيّ النّبيّة الصلوات، يقول: أللّهم صلّ على محمَّد والرّمحمَّد شجرة النّبوّة.. [تتمة: باب «يذكرون» من هذا العدد]

٢ - الصّلاة على محمّد وآل محمّد على ، والإستغفار ، والتهليل: [أنظر: باب «يذكرون» من هذا العدد]

٣) المناجاة الشعبانية: [أنظر: باب «لولا دعاؤكم» من هذا العدد]

٤) ومن الأعمال اليوميّة على ما في (الإقبال) وغيره:

أ) الصدقة، حيث رُوي عن الإمام الصّادق الله عن تصدّق بصدقةٍ في شعبان، ربّاها الله عزَّ وجلّ له كما يربي أحدكم فصيلَه [الصّغار من الإبل]، حتى توافي يوم القيامة وقد صارت له مثل جبل أُحُد».

ب) الصلوات: [أنظر: باب «كتاباً موقوتا» من هذا العدد]

#### صلاة يوم الخميس من شعبان

في (الإقبال): عن رسول الله على: «تتزيَّن السّماوات في كلّ خميس من شعبان فتقول الملائكة: إلَهنا اغفر لصائميه وأجِب دعاءهم، فمن صلَّى فيه ركعتين، يقرأ في كلّ ركعة فاتحة الكتاب مرّة و (قل هو الله أحد) مائة مرّة، فإذا سلَّم صلَّى على النّبيّ على مائة مرّة، قضى الله له كلّ حاجة من أمر دينه و دنياه».

#### ولادة سيّد الشّهداء عليه

خرج إلى بعض وكلاء أبي محمد [العسكري] عليه أنّ مولانا الحسين عليه ولديوم الخميس، لثلاثٍ خلون من شعبان فَصُمْه، وادعُ فيه جذا الدّعاء: أُللَّهُمَّ إِنِّ أَسْأَلُكَ بِحَقِّ المَوْلُودِ فِي هذا اليَوْمِ بِشَهادَتِهِ قَبْلَ اسْتِهْلالِهِ وَولِادَتِهِ، بَكَتْهُ السَّماء وَمَنْ فِيها وَالأَرْضُ وَمَنْ عَلَيْها وَلَمَّا يَطَأَ لابَيَتْها، قَتِيلِ العَبْرَةِ وَسَيِّدِ الأَسْرَةِ المَمْدُودِ بِالنُّصْرَةِ فِي يَوْمِ الكَرَّةِ، المُعَوِّضِ مِنْ قَتْلِهِ أَنَّ الأَثِمَّةَ مِنْ نَسْلِهِ وَالشَّفاءَ فِي ثُوبَتِهِ وَالفَوْزَ مَعَهُ فِي أَوْبَتِهِ وَالأَوْصِياء مِنْ عِتْرَتِهِ بَعْدَ قائِمِهِمْ وَغَيْبَتِهِ حَتَّى يُدْرِكُوا الأَوْتارَ وَيَثْأَرُوا الثَّارَ وَيُرْضُوا الجَبَّارَ وَيَكُونُوا خَيْرَ أَنْصارٍ، صَلَّى الله عَلَيْهِمْ مَعَ اخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهارِ.

ٱللّهُمَّ فَبِحَقِّهِمْ إِلَيْكَ أَتَوَسَّلُ وَأَسْأَلُ سُؤالَ مُقْتَرِفٍ مُعتَرِفٍ مُسِيءٍ إِلَى نَفْسِهِ مِمَّا فَرَّطَ فِي يَوْمِهِ وَأَمْسِهِ، يَسْأَلُكَ العِصْمَةَ إِلَى مَحَلِّ رَمْسِهِ، اللّهُمَّ فَصَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعِتْرَتِهِ وَاحْشُرْنا فِي زُمْرَتِهِ وَبَوَّتْنا مَعَهُ دارَ الكرامَةِ وَمَحَلَّ الإقامَةِ، ٱللّهُمَّ وَكَما كَرَّمْتنا بِمَعْرِفَتِهِ فَأَكْرِمْنا بِزُلْفَتِهِ وَاحْشُرْنا فِي زُمْرَتِهِ وَاحْشُرْنا فِي رُمْرَتِهِ وَيَكُثِرُ الصَّلاةَ عَلَيْهِ عِنْدَ ذِكْرِهِ وَعَلَى جَمِيعٍ أَوْصِيائِهِ وَأَهْلِ أَصْفِيائِهِ، المَمْدُودينَ وَارْزُقْنا مُرافَقَتَهُ وَسابِقَتَهُ وَسابِقَتَهُ وَاجْعَلْنا مِمَّنْ يُسَلِّمُ لأَمْرِهِ وَيُكْثِرُ الصَّلاةَ عَلَيْهِ عِنْدَ ذِكْرِهِ وَعَلَى جَمِيعٍ أَوْصِيائِهِ وَأَهْلِ أَصْفِيائِهِ، المَمْدُودينَ مِنْ العَلَمْ وَاللّهُمَّ وَهَبْ لَنا فِي هذا اليَوْمِ خَيْرُ مَوْهِبَةٍ وَأَنْجِحْ لَنا فِيهِ كُلَّ طَلِبَهٍ كَما مَعْدُهُ وَمَنْ لَهُمُ وَهَبْ لَنا فِي هذا اليَوْمِ خَيْرُ مَوْهِبَةٍ وَأَنْجِحْ لَنا فِيهِ كُلَّ طَلِبَهٍ كَما فَيَحْنُ عَقْرَ النَّهُمْ وَعَاذَ فُطُرُسُ بِمَهْدِهِ فَنَحْنُ عَائِذُونَ بَقَبْهِ مِنْ بَعْدِهِ نَشْهُدُ تُوبَتَهُ وَنَنْتَظِرُ أَوْبَتَهُ آمِينَ رَبَّ العالَمِينَ.

ثمّ تدعو بعد ذلك بدعاء الحسين عليه ، وهو آخرُ دعاءٍ دعا به عليه يوم كُوثِر:

اللّهُمَّ أَنْتَ مُتَعالِي المَكانِ، عَظِيمُ الجَبَروتِ، شَدِيدُ المحال، غَنِيٌّ عَنِ الخَلائِقِ، عَرِيضُ الكِبْرِياءِ قادِرٌ عَلَى مَا تَشَاءُ، قَرِيبٌ إِذَا دُعِيتَ، مُحيطٌ بِمَا خَلَقْتَ، قابِلُ التَّوْبَةِ لِمَنْ تابَ إِلَيْكَ، قادِرٌ عَلَى مَا أَرَدْتَ، وَمُدْرِكٌ مَا الْوَعْدِ، سَابِغُ النَّعْمَةِ حَسَنُ البَلاءِ، قَرِيبٌ إِذَا دُعِيتَ، مُحيطٌ بِمَا خَلَقْتَ، قابِلُ التَّوْبَةِ لِمَنْ تابَ إِلَيْكَ، قادِرٌ عَلَى مَا أَرَدْتَ، وَدُكُورٌ إِذَا ذُكِرْتَ؛ أَدْعُوكَ مُحْتَاجاً وَأَرْغَبُ إِلَيْكَ فَقِيراً وَأَفْزَعُ إِلَيْكَ خائِفاً وَأَبْكِي إِلَيْكَ مَكْرُوباً وَأَرْغَبُ إِلَيْكَ فَقِيراً وَأَفْزَعُ إِلَيْكَ خائِفاً وَأَبْكِي إِلَيْكَ مَكْرُوباً وَأَرْغَبُ إِلَيْكَ فَقِيراً وَأَفْزَعُ إِلَيْكَ خائِفاً وَأَبْكِي إِلَيْكَ مَكْرُوباً وَأَسْتَعِينُ طَلَبْتِي وَوُلْدُ عَبُولِ اللهِ عَلَيْكَ كَافِياً، أُحْكُمْ بَيْنَنا وَبَيْنَ قَوْمِنا فَإِنَّهُمْ غَرُّونا وَخَذَكُونا وَخَذَلُونا وَغَذَرُوا بِنا وَقَتَلُونا، وَنَحْنُ عِتْرَةُ نَبِيكَ وَوُلْدُ عَبُولَ اللهُ وَاللّهُ عَلَمُ وَلَا عَلَيْكَ مَا اللّهِ وَالنّهُ وَالنّهُ عَلَى وَحْيِكَ، فَاجْعَلْ لَنا مِنْ أَمْرِنا فَرَجاً وَمَحْرَجاً بِرَحْمَتِكَ يا أَرْحَمَ عَيْكَ أَلُوا اللّهِ وَالْتَعْمَنَتُهُ عَلَى وَحْيِكَ، فَاجْعَلْ لَنا مِنْ أَمْرِنا فَرَجاً وَمَخْرَجاً بِرَحْمَتِكَ يا أَرْحَمَ اللهُ وَعُدِينَ.

ورُوي أنّ الإمام الصادق عليه دعا بهذا الدعاء في اليوم الثالث، وقال: «هو من أدعية اليوم الثالث من شعبان، وهو مولدُ الحسين عليه».

#### ليلة النّصف من شعبان

#### أوّلاً: فضلُ ليلة النّصف:

ا) قال رسول الله على لإحدى زوجاته: «أمَا تعلمين أيّ ليلةٍ هذه؟ هذه ليلةُ النّصف من شعبان، فيها تُقسَم الأرزاق، وفيها تُكتَب الآجال، وفيها يُكتب وفدُ الحاجّ، وإنَّ الله تعالى ليغفر في هذه اللّيلة من خلقه أكثر من عدد شعر معزى [بني] كلب، ويُنزل الله تعالى ملائكته من السّماء إلى الأرض بمكّة..».

٢) سئل الإمام الباقر على عن فضل ليلة النصف من شعبان، فقال: «هي أفضل ليلة بعد ليلة القدر، فيها يمنخ الله العباد فضله ويغفر لهم بمنّه، فاجتهدوا في القُربة إلى الله تعالى فيها، فإنّها ليلة آلى الله عزّ وجلّ على نفسه أن لا يردّ سائلاً فيها ما لم يسأل الله معصية، وإنّها الله الله الله الله الله الله عصية الله عن الله على عباده».

٣) وعن الإمام الرضاع الله: «هي ليلة يعتق الله فيها الرقاب من النّار، ويغفر فيها الذَّنوب الكبار».

٤) وعنه ﷺ: «وأكثِر فيها من ذكر الله تعالى ومن الإستغفار والدّعاء، فإنَّ أبي ﷺ كان يقول: الدّعاء فيها مستجاب. قلت [الراوي]:
 إنَّ النّاس يقولون: إنّها ليلة الصّكاك [الأوراق التي تنزل من السماء]، فقال: تلك ليلة القدر في شهر رمضان».

وعنه ها قال: «كان أمير المؤمنين عالى لا ينام ثلاث ليال ليال لله ثلاث وعشرين من شهر رمضان، وليلة الفطر، وليلة النّصف من شعبان، وفيها تقسَم الأرزاق والآجال وما يكون في السّنة».

#### ثانياً: أعمال ليلة النّصف

١) الغُسل: عن الإمام الصادق عليه، قال: «صوموا شعبان واغتسلوا ليلة النّصف منه، ذلك تخفيفٌ من ربّكم».

Y) إحياء اللّيلة حتى الصباح: روى زيد بن علي [زين العابدين] عليه قال: «كان عليّ بن الحسين عليه يجمعنا جميعاً ليلة النّصف من شعبان، ثم يجزّئ اللّيل أجزاء ثلاثاً؛ فيُصلّي بنا جزءاً، ثمّ يدعو ونؤمّن على دعائه، ثمّ يستغفر الله ونستغفره ونسأله الجنّة حتى ينفجر الصّبح».

أ) عن الإمام الباقر عَلَيْهِ: «مَن زار قبر الحسين عَلَيْهِ في النّصف من شعبان غُفرت له ذنوبه، ولم تُكتب عليه سيّئة في سنتِه حتى يحول عليه الحَول، فإنْ زاره في السّنة الثّانية غُفرت له ذنوبُه».

ب) عن أبي عبد الله الصّادق عليه: «مَن زار قبر الحسين بن عليّ عليه ثلاث سنين متواليات لا يفصل بينهن في النّصف من شعبان، غُفرت له ذنوبه البتّة».

ج) وعنه عليه : «مَن أحبَّ أن يصافحه مائة ألف وعشرون ألف نبيّ، فلْيَزُر قبر الحسين عليه في نصف شعبان، فإنَّ أرواح النبيّين يستأذن (يستأذنون) الله تعالى في زيارته فيُؤذن لهم».

د) وأيضاً عن الإمام الصادق ﷺ: «إذا كان النّصف من شعبان نادى منادٍ من الأفق الأعلى: زائري الحسين! ارجعوا مغفوراً لكم، ثوابُكم على ربّكم ومحمّدٍ نبيّكم».

هـ) وعنه عليه قال: «مَن بات ليلة النّصف من شعبان بأرض كربلاء، وقرأ ألف مرّة (قل هو الله أحد)، واستغفرَ الله ألف مرّة، ويحمدُه تعالى ألف مرّة، ثمّ يقوم فيصليّ أربع ركعات يقرأ في كلّ ركعة ألف مرّة آية الكرسي، وَكَّل الله به ملكَين يحفظانه من كلِّ سوء ومن شرّ كلّ شيطان وسلطان، ويكتبان له حسناته، ولا تُكتب عليه سيِّئة، ويستغفران له ما داما معه».

\* قال المحدّث الشيخ عبّاس القمّي في (مفاتيح الجنان): وأقلُ ما يُزار به عليه على النصف من شعبان أن يصعد الزّائر سطحاً مرتفعاً فينظر يمنةً ويسرة، ثمّ يرفع رأسه إلى السّماء فيزوره عليه بهذه الكلمات: «السّلامُ عَلَيْكَ يا أَبا عَبْدِ الله، السّلامُ عَلَيْكَ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكاتُهُ».

ثمّ أورد عليه الرحمة زيارتين لسيّد الشهداء عليه الأولى هي عينُ زيارته في الأوّل من رجب، والثانية عن (البلد الأمين) للشيخ الكفعمي، وأوّلها: «الحَمْدُ اللهِ العَظِيم والسَّلامُ عَلَيْكَ أَيُّها العَبْدُ الصَّالِح..».

الذّكر: أن يذكر الله تعالى بكلّ من هذه الأذكار مائة مرة: (سُبْحانَ الله)، و(الحَمْدُ لله) و(لا إِلهَ إِلا الله) و(اللهُ أَكْبَر)، «ليغفر اللهُ له ما سلف من معاصيه ويقضي له حوائج الدنيا والآخرة»، كما في الرّواية المتقدّمة عن الإمام الباقر عليه.

٥) الدّعاء: وفي هذه اللّيلة وُلد الحجّة الصّالح صاحب الأمر عليَّه، ويُستحبّ أن يدعى فيها بهذه الأدعية:

أللّهُمَّ بِحَقِّ لَيْلَتِنا وَمَوْلُودِها وَحُجَّتِكَ وَمَوْعُودِها الَّتِي قَرَنْتَ إِلَى فَصْلِها فَصْلاً فَتَمَّتْ كَلِمَتُكَ صِدْقاً وَعَدْلاً، لا مُبَدِّلَ لِكَلِماتِكَ وَلا مُعَقِّبَ لاَيْلائِكَةُ مُعَقِّبَ لاَيْلائِكَةُ وَالْمَلائِكَةُ وَالْمَلَمُ النُّورُ فِي طَخْياء الدَيْجُورِ، الغائِبُ المَسْتُورُ جَلَّ مَوْلِدُهُ وَكُومَ مَحْتِدُهُ وَالْمَلائِكَةُ أَمْدادُهُ، سَيْفُ الله الَّذِي لا يَنْبُو وَنُورُهُ الَّذِي لا يَخْبُو وَذُو الحِلْمِ الَّذِي لا يَصْبُو، مَدارُ النَّهْ وَنُورُهُ الله المَّذِي لا يَحْبُو وَذُو الحِلْمِ الله وَلَاهُ الأَمْرِ وَالمُنزَلُ عَلَيْهِمْ ما يَتَنزَلُ فِي لَيْلَةَ القَدْرِ وَأَصْحابُ الحَسْرِ وَالنَّسْرِ تَراجِمَةُ وَحُلِيهُ وَوُلاهُ أَمْرِهِ وَنَهْيهِ.

أُللَّهُمَّ فَصَلِّ عَلى خاتِمِهِمْ وقائِمِهِمْ المَسْتُورِ عَنْ عَوالِمِهِمْ، أَللَّهُمَّ وَأَدْرِكْ بِنا أَيَّامَهُ وَظُهُورَهُ وَقِيامَهُ وَاجْعَلْنا مِنْ أَنْصارِهِ وَاقْرِنْ ثَأْرَنا بِثَأْرِهِ، وَاكْتُبْنا فِي أَعْوانِهِ وَخُلَصائِهِ وَأَحْيِنا فِي دَوْلَتِهِ ناعِمِينَ وَبِصُحْبَتِهِ غانِمِينَ وَبِحَقِّهِ قائِمِينَ السُّوءِ سالِمِينَ يا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ، وَالحَمْدُ للهُ رَبِّ العالَمِينَ، وَصَلَواتُهُ عَلى سَيِّدِنا مُحَمَّدٍ خاتَم النَّبِيِّينَ وَالمُوْسَلِينَ وَعَلى أَهْلِ بَيْتِهِ الصَّادِقِينَ وَعِثْرَتِهِ النَّاطِقِينَ، وَالعَنْ جَمِيعَ الظَّالِمِينَ وَاحْكُمْ بَيْنَنا وَبَيْنَهُمْ يا أَحْكَمَ الحاكِمِينَ.

ب) روى إسماعيل بن الفضل الهاشمي قال: «علَّمني أبو عبد الله كليُّ دعاءً أدعو به ليلة النّصف من شعبان:

ٱللّهُمَّ أَنْتَ الحَيُّ القَيُّومُ العَلِيُّ العَظِيمُ الحَالِقُ الرَّازِقُ المُحْبِي المُمِيْثُ البَدِيعُ البَديعُ، لَكَ الجَلالُ وَلَكَ الفَصْلُ وَلَكَ الحَمْدُ وَلَكَ النَّاكُوُ وَحُدَكَ لا شَرِيكَ لَكَ، يا وَاحْد يا أَحَدُ يا صَمَدُ يا مَنْ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ الجُودُ وَلَكَ الشَّكُو وَحُدَكَ لا شَرِيكَ لَكَ، يا وَاحْد يا أَحَدُ يا صَمَدُ يا مَنْ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ الْمُودُ وَلَكَ الشَّكُو وَحُدَكَ لا شَرِيكَ لَكَ، يا وَاحْد يا أَحَدُ يا صَمَدُ يا مَنْ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَد وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُ وَلَكَ المَّمْ عَلَيَّ فِي رِزْقِي، فَإِنَّكَ فِي هذهِ اللَّيْلَةِ لَمُ كُمُّ وَالْمُورِي وَاعْفِرْ لِي وَارْحَمْنِي وَاكْفِي ما أَهَمَّنِي وَاقْضِ دَيْنِي وَوَسِّعْ عَلَيَّ فِي رِزْقِي، فَإِنَّكَ فِي هذهِ اللَّيْلَةِ لَكُ كُفُواً أَحَدُ وَلَى مَحْمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ وَآلَ مُحَمَّدٍ وَالْعَوْرَ لِي وَارْحَمْنِي وَاكُفِي ما أَهَمَّنِي وَاقْضِ دَيْنِي وَوَسِّعْ عَلَيَّ فِي رِزْقِي، فَإِنَّكَ فِي هذهِ الليَّلَةِ كُلُو اللَّالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيَ وَالْمُؤْولُ وَمَنْ تَشَاءُ مِنْ خَلْقِكَ تَرْزُقُ فَارْزُوقْنِي وَأَنْتَ حَيْرُ الرَّازِقِينَ، فَإِنَّكَ قُلْتَ وَأَنْتَ حَيْرُ القَائِلِينَ النَّاطِقِينَ: وَاسْأَلُوا اللهَ مَنْ فَضْلِكَ أَسْأَلُ وَإِيَّاكَ قَصَدْتُ وَابْنَ نَبِيِّكَ اعْتَمَدْتُ وَلَكَ رَجَوْتُ فَارْحَمْنِي يا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ».

ج) دعاء آخر وهو دعاء الخضر عليه: رُوي أنَّ كميل بن زياد النّخعي رأى أمير المؤمنين عليه ساجداً يدعو بهذا الدّعاء في ليلة النّصف من شعبان: أللّهمَّ إنّي أسألك برحمتك التي وسِعت كلَّ شيء، وبقوتك التي قهرتَ بها كلَّ شيء وخضعَ لها كلُّ شيء، وذلَّ لها كلُّ شيء، وبجبروتِك التي غلبتَ بها كلَّ شيء، وبعرَّتك التي لا يقومُ لها شيء..

\* قال السيّد ابن طاوس في (الإقبال): ووجدتُ في رواية أخرى ما هذا لفظها: قال كميل بن زياد: كنت جالساً مع مولاي أمير المؤمنين الشيّد ابن طاوس في (الإقبال): ووجدتُ في رواية أخرى ما معنى قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ فِيهَا يُفَرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ الدّخان: ٤؟ قال اللهِ عن عبد إلّا وجميع ما يجري عليه من خير وشرّ مقسوم له في ليلة النّصف من شعبان، والذي نَفْسُ عليّ بيده، إنّه ما من عبدٍ إلّا وجميع ما يجري عليه من خير وشرّ مقسوم له في ليلة النّصف من شعبان إلى آخر السّنة في مثل تلك اللّيلة المقبلة، وما من عبدٍ يُحيها ويدعو بدعاء الخضر عليه إلّا أُجيبَ له.

فلمّا انصر ف طرقتُه ليلاً، فقال عليه الله عنه عنه عنه عنه المعالى المؤمنين، دعاءُ الخضر، فقال: اجلس يا كُميل، إذا حفظتَ هذا الدّعاء فادعُ به كلّ ليلةِ جمعة أو في الشّهر مرّة أو في السّنة مرّة أو في عمرك مرّة تُكفى وتُنصر وتُرزق ولن تُعدَم المغفرة، يا كُميل أَوجبَ لك طولُ الصّحبة لنا أن نجود لك بما سألت، ثمّ قال: أُكتُب: أللّهمَّ إنّي أسألُك برحمتك التي وسعت كلّ شيء.. الدّعاء.

د) قال أبو عبد الله الصّادق عليه: «لمّا كان ليلة النّصف من شعبان، كان رسول الله عَلَيْكَ عند عايشة، فلمّا انتصف اللّيل قام رسول الله عَلَيْكَ عن فراشها، فلمّا انتبهت وجدت رسول الله قد قام عن فراشها فدخلها ما يتداخل النّساء وظنّت أنّه قد قام إلى بعض نسائه، فقامت وتلفّفت بشملتها ".." فقامت تطلب رسول الله عَلَيْكَ في حُجَر نسائه حجرة حجرة، فبينا هي كذلك إذ نظرت إلى رسول الله عَلَيْكَ في حُجَر نسائه حجرة عبرة، فبينا هي كذلك إذ نظرت إلى رسول الله عَلَيْكَ في حُجَر نسائه حجرة عبرة، فبينا هي كذلك إذ نظرت إلى رسول الله عَلَيْكَ ساجداً ".." فدَنَت منه قريباً فسمعته في سجوده، وهو يقول:

سَجدَ لَكَ سَوادِي وَخَيالِي وَآمَنَ بِكَ فُؤادِي، هذهِ يَدايَ وَما جَنَيْتُهُ عَلى نَفْسِي، يا عَظِيمُ تُرْجى لِكُلِّ عَظيمٍ إِغْفِرْ لِيَ العَظِيمَ فَإِنَّهُ لا يَغْفِرُ الدَّنْبَ العَظِيمَ إِلَّا الرَّبُّ العَظِيمُ.

ثمّ رفع رأسه ثمّ عاد ساجداً، يقول:

أَعُوذُ بِنُورِ وَجْهِكَ الَّذِي أَضاءتْ لَهُ السَّماواتُ وَالأَرْضُونَ وانْكَشَفَتْ لَهُ الظُّلُماتُ وَصَلُحَ عَلَيْهِ أَمْرُ الأَوّلِينَ وَالآخِرِينَ مِنْ فُجأَةِ نَقِمَتِكَ وَمِنْ تَحْوِيل عافِيَتِكَ وَمِنْ زَوال نِعْمَتِك، أَللَّهُمَّ ارْزُقْنِي قَلْباً تَقِيّاً فَقِيّاً وَمِنَ الشِّرْكِ بَرِيئاً لا كافِراً وَلا شَقِيّاً.

ثم عفّر خدَّيه في التّراب وقال: عَفَّرْتُ وَجْهِي فِي التّرابِ وَحُقّ لِي أَنْ أَسْجُدَ لَكَ...».

[أنظر: سنن النسائي؛ والدارقطني؛ وكنز العمال للمتقي الهندي، وتاريخ مدينة دمشق لابن عساكر، وفي الأخيرين أن دعاء رسول الله كان في ليلة النصف من شعبان]

هـ) الدَّعاء الآتي ذكرُه تحت عنوان: «٧) صلوات وأدعية في عقيبها»، وأوّله: «إِلهِي تَعَرَّضَ لَكَ فِي هذا اللَّيْلِ الْمُتَعَرِّضُونَ وَقَصَدَكَ فيه القاصِدُونَ..».

#### ٦) الصلوات:

أ) عن رسول الله عن الله المسلم الله المسلم المسلم

ب) عن الإمام الباقر عليه ، قال: «قال رسول الله عليه عن صلى ليلة النصف من شعبان مائة ركعة وقرأ في كل ركعة الحمد مرّة، و (قل هو الله أحد) عشر مرّات، لم يمت حتى يرى منزلَه من الجنّة أو يُرى له».

ج) وعن الإمام الرضا عليه: «..إنْ أحببتَ أن تتطوّع فيها بشيء فعليك بصلاة جعفر بن أبي طالب عليه..».

#### ٧) صلوات وأدعية في عقيبها:

أ) صلاة النّصف من شعبان المرويّة عن الصادقَين عليها: «إذا كان ليلة النّصف من شعبان، فصلّ أربع ركعات تقرأ في كلّ ركعة الحمد مرّة، وقل هو الله أحد مائة مرّة، فإذا فرغت فقُل:

ٱللّهُمَّ إِنِّ إِلَيْكَ فَقِيرٌ وَمِنْ عَذابِكَ خائِفٌ مُسْتَحِيرٌ، ٱللَّهُمَّ لا تُبَدِّلْ إسْمِي وَلا تُغَيِّرْ جِسْمِي وَلا تُجْهِدْ بَلاِيُ وَلا تُشْمِتْ بِي أَعْدائِي، أَعُوذُ بِعَفْوِكَ مِنْ عِقابِكَ وَأَعُوذُ بِرِضاكَ مِنْ سَخَطِكَ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْكَ، جَلَّ ثَناؤُكَ، أَنْتَ كَما أَثْنَيْتَ عَلى نَفْسِكَ وَفَوْقَ ما يَقُولُ القائِلُونَ، ثمَّ ادعُ بما أَحببتَ».

أيضاً روى الشيخ الطوسي عن الإمام الكاظم الله صلاةً أخرى نظير هذه الصلاة المتقدّمة، مع فارق أن سورة التوحيد تُقرأ مائتين وخمسين مرة في كل ركعة، والدّعاء الذي يلى التسليم من الرّكعة الرّابعة يختلف قليلاً في ألفاظه مع الدّعاء السابق، وهو:

أللّهم إنّ إليك فقير ومِن عذابك خائف وبك مستجير، ربّ لا تبدّل اسمي، ولا تغيِّر جسمي ربّ لا تُجهد بلاي، اللّهم إنّ أعوذُ بعفوِكَ من عقوبتك، وأعوذ برِضاكَ من سَخطِك، وأعوذُ برحمتِك من عذابِك، وأعوذُ بكَ منك لا إله إلّا أنت جلّ ثناؤك، ولا أُحصي مدحتَك ولا الثّناء عليك، أنت كما أثنيت على نفسِك وفوق ما يقول القائلون، ربّ أنت صلّ على محمَّد والعل بي كذا وكذا. وتسأل حاجتك إن شاء الله].

ب) عن الإمام الصادق عليه: «إذا أنتَ صلَّيت العشاء الآخرة فصلِّ ركعتين تقرأ في الأولى الحمد وسورة الجُحد وهي: قل يا أيها الكافرون، واقرأ في الركعة الثانية الحمد وسورة التوحيد وهي: قل هو الله أحد، فإذا أنت سلّمت قلت: سبحان الله ثلاثاً وثلاثين مرّة، والله أكبر أربعاً وثلاثين مرّة، ثمَّ قل:

يا مَنْ إِلَيْهِ مَلْجاً العِبادِ فِي الْمُهِمَّاتِ وَإِلِيْهِ يَفْزَعُ الخَلْقُ فِي الْمُلِمَّاتِ، يا عالِمَ الجَهْرِ وَالخَفِيَّاتِ، يا مَنْ لا تَخْفى عَلَيْهِ خَواطِرُ الأوْهام وَتَصرُّ فَ الْخَطَراتِ، يا رَبَّ الخَلائِقِ وَالبَرِيَّات، يا مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ الأَرضِينَ وَالسَّماواتِ، أَنْتَ الله لا إِلهَ إِلّا أَنْت، أَمُثُ إِلَيْكَ بِلا إِلهَ إِلّا أَنْت، فَيا لا إِلهَ إِلاَ أَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

بِحِلْمِكَ وَعَفْوِكَ، وَتَغَمَّدْنِي فِي هذهِ اللَّيْلَةِ بِسابِغِ كَرامَتِكَ، وَاجْعَلْنِي فِيها مِنْ أَوْلِيائِكَ الَّذينَ اجْتَبَيْتَهُمْ لِطاعَتِكَ وَاخْتَرْتَهُمْ لِعِبادَتِكَ وَجَعَلْتَهُمْ خالِصَتَكَ وَصَفْوَتَكَ، ٱللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِمَّنْ سَعِدَ جَدُّهُ وَتَوَفَّرَ مِنَ الخَيْراتِ حَظُّهُ، وَاجْعَلْنِي مِمَّنْ سَلِمَ فَنَعِمَ وَفازَ فَغَنِمَ، وَاكْفِني شَرَّ ما أَسْلَفْتُ وَاعْصِمْنِي مِنَ الإِزْدِيادِ فِي مَعْصِيَتِكَ، وَحَبِّبْ إِلَيَّ طاعَتَكَ وَما يُقرِّبُنِي مِنْكَ وَيُرْلِفُنِي عِنْدَكَ.

سَيِّدِي، إِلَيْكَ يَلْجَأُ الهارِبُ وَمِنْكَ يَلْتَمِسُ الطَّالِبُ وَعَلَى كَرَمِكَ يُعِّولُ الْمُسْتَقِيلُ التائبُ، أَذَبْتَ عِبادَكَ بِالتَّكَرُّمِ وَأَنْتَ أَكْرَمُ الأَكْرَمِينَ، وَأَمَوْتَ بِالعَفْوِ عِبادَكَ وَأَنْتَ الغَفُورُ الرَّحِيمُ، اللَّهُمَّ فَلا تَحْرِمْنِي ما رَجَوْتُ مِنْ كَرَمِكَ وَلا تُؤْيِسْنِي مِنْ سابِغ نِعَمِكَ وَلا تُخَيِّبنِي مِنْ جَزْيلِ قِسَمِكَ فِي النَّيْلَةِ لأَهْلِ طاعَتِكَ، وَاجْعَلْنِي فِي جُنَّةٍ مِنْ شِرارِ بَرِيَّتِكَ.

رَبّ، إِنْ لُم أَكُنْ مِنْ أَهْلِ ذلِكَ فَأَنْتَ أَهْلُ الكَرَمِ وَالعَفْوِ وَالمَغْفِرَةِ، وَجُدْ عَلَيَّ بِما أَنْتَ أَهْلُهُ لا بِما أَسْتَحِقُّهُ، فَقَدْ حَسُنَ ظَنِي بِكَ وَتَحَقَّقَ رَجَائِي لَكَ وَعَلِقَتْ نَفْسِي بِكَرَمِكَ فَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ وَأَكْرَمُ الأَكْرَمِينَ، اللّهُمَّ وَاخْصُصْنِي مِنْ كَرَمِكَ بِجَزِيلِ قِسَمِكَ، وأَعوذُ بِعَفْوِكَ مِنْ عُقُوبَتِكَ، وَاغْفِرْ لِيَ الذَّنْبَ الَّذِي يَحْبِسُ عَلَيَّ الخُلُقَ (عَنِي الخَلْقَ) وَيُضيِّقُ عَلَيَّ الرِّزْقَ، حَتَى أَقُومَ بصالِح رِضاكَ وَأَنْعَمَ بِجَزِيلِ عِمْوْلِكَ مِنْ عُقُوبَتِكَ، وَاغْفِرْ لِيَ الذَّنْبَ الَّذِي يَحْبِسُ عَلَيَّ الخُلُقَ (عَني الخَلْقَ) ويُضيِّقُ عَلَيَّ الرِّزْقَ، حَتَى أَقُومَ بصالِح رِضاكَ وَأَنْعَمَ بِجَزِيلِ عَفْوِكَ مِنْ عُقُوبَتِكَ، وَأَعْفُرْ لِيَ الذَّنْبُ الَّذِي يَحْبِسُ عَلَيَّ الْخُلُقَ (عَني الخَلْقَ) وَيُضيِّقُ عَلَيَّ الرِّزْقَ، حَتَى أَقُومَ بصالِح رِضاكَ وَأَنْعَمَ بِجَزِيلِ عَفْولِكَ مِنْ عُقُوبَتِكَ وبِحِلْمِكَ مِنْ غَصَبِكَ، فَجُدْ بِما عَلَيْكَ وَأَسْعَدَ بِسابِع نِعْمائِكَ، فَقَدْ لُذْتُ بِحَرَمِكَ وَتَعَرَّضْتُ لِكَرَمِكَ وَاسْتَعَذْتُ بِعَفْولِكَ مِنْ عُقُوبَتِكَ وبِحِلْمِكَ مِنْ غَصَبِكَ، فَعُر أَعْنَ مُنْكَ، أَسْأَلُكَ بِكَ لا بِشَيْءٍ هُو أَعْظَمُ مِنْكَ.

ثمّ تسجد وتقول: عشرين مرة (يا رَبّ)، (يا الله) سبع مرّات، (لا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إِلَّا بِالله) سبع مرّات، (ما شاءَ الله) عشر مرّات، (لا قُوَّةَ إِلَّا بِالله) عشر مرّات، ثمّ تصلّي على النبيّ عَلَيْكُ وتسأل حاجتك، فوالله لو سألت بها بعدد القطْر لبلّغك الله عزَّ وجلَّ إيّاها بكرمِه وفضله».

\* وتقول: إِلهِي تَعَرَّضَ لَكَ فِي هذا اللَّيْلِ الْمَتَعَرِّضُونَ وَقَصَدَكَ فيه القاصِدُونَ وَأَمَّلَ فَضْلَكَ وَمَعْرُوفَكَ الطَّالِبُونَ، وَلَكَ فِي هذا اللَّيْلِ الْمَتَعِرِّضُونَ وَقَصَدَكَ فيه القاصِدُونَ وَأَمَّلَ فَضْلَكَ وَمَعْرُوفَكَ، وَهَا أَنا ذَا عُبَيْدُكَ (عبدُكَ) الْفَقِيرُ إِلَيْكَ، الْمُؤَمِّلُ فَضْلَكَ وَمَعْرُوفَكَ، فَإِنْ كُنْتَ يا مَوْ لاي تَفَضَّلْتَ في هذهِ اللَّيْلَةِ عَلى أَحَدٍ مِنْ خَلْقِكَ وَعُدْتَ عَلَيْهِ بِعائِدَةٍ مِنْ عَطْفِكَ، الْفَقِيرُ إِلَيْكَ، الْمُؤَمِّلُ فَضْلَكَ وَمَعْرُوفَكَ، فَإِنْ كُنْتَ يا مَوْ لاي تَفَضَّلْتَ في هذهِ اللَّيْلَةِ عَلى أَحَدٍ مِنْ خَلْقِكَ وَعُدْتَ عَلَيْهِ بِعائِدَةٍ مِنْ عَطْفِكَ، الْفَقِيرُ إِلَيْكَ، اللَّوْمَ لُو فَضْلَكَ وَمَعْرُوفَكَ، فَإِنْ كُنْتَ يا مَوْ لاي تَفَضَّلْتَ في هذهِ اللَّيْلَةِ عَلى أَحَدٍ مِنْ خَلْقِكَ وَعُدْتَ عَلَيْهِ بِعائِدَةٍ مِنْ عَطْفِكَ، فَصَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ الطَّيْبِينَ الطَّاهِرِينَ الفَاضِلِينَ (اللّذينَ أَذَهَبَ اللهُ عنهُم الرّجس وطهَرَهم تطهيراً)، وَجُدْ عَلَيَّ بِطَوْلِكَ وَمَعْرُوفِكَ يا رَبَّ العالَمينَ، وَصَلَّى الله عَلَى مُحَمَّدٍ خاتَم النَّبِيِّينَ وَآلِهِ الطَّاهِرِينَ وَسَلَّمَ تَسْلِيماً، إِنَّ اللهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ. أَللَّهُمَّ إِنِي أَدْعُوكَ كَما وَعَدْتَ إِنَّكَ لا تُخْلِفُ المِيعادَ.

#### ٨) نافلة اللّيل في ليلة النّصف:

فإذا صلَّيتَ صلاة اللّيل [أي: فإذا أردت أن تصلّي صلاة اللّيل]، فصلِّ ركعتين [الأوليّين من صلاة اللّيل]، وادع بهذا الدُّعاء، فقُل:

أُللَّهمَّ صلِّ على محمَّدٍ وآلِ محمَّدٍ وموْضع الرّسالة وختلَف الملائكة ومعدن العِلم وأهلِ بيتِ الوَحي، وأعطني في هذه اللّيلة أُمنيتي وتقبّل وسيلتي فإني بمحمَّدٍ وعليٍّ وأوصيائهما إليك أتوسَّل وعليك أتوكّل ولك أسأل يا مجيبَ المضطرِّين، يا ملجأً الهاربين وممنتهى رغبة الرّاغبين ونيْل الطّالبين، أللَّهمَّ صلِّ على محمَّدٍ وآل محمَّدٍ صلاةً كثيرةً طيِّبةً تكون لك رضىً ولحقِّهم قضاءً، أللَّهمَّ اعمُر قلبي بطاعتك ولا تُخزني بمعصيتِك وارزُقني مواساة مَن قرَّت عليه من رزقِك بما وسَّعْتَ عليّ من فضلك فإنّك واسعُ الفضلِ وازعُ (وادع) العدلِ لكلِّ خير أهل.

ثمّ صلّ ركعتين، وقل: أللَّهمَّ، أنت المَدْعُقُ وأنت المَرْجُقُ رازِقُ الخيرِ وكاشِفُ السُّوءِ الغفَّارُ ذو العفوِ الرَّفيعِ والدُّعاءِ السَّميعِ، أسألُكَ في هذه اللَّيلة الإجابةَ وحُسنَ الإنابَةِ والتّوبةَ والأَوبةَ وخيرَ ما قَسمْتَ فيها وفَرَقْتَ من كلِّ أمرٍ حكيمٍ، فإنّك (فأنتَ) بِحالي زعيمٌ عليمٌ وبي رَحيمٌ، أُمننُ عليَّ بِما مَنَنْتَ به على المُستضعَفينَ من عبادِك، واجْعلني مِن الوارثينَ وفي جوادِكَ من اللَّابثينَ في دارِ القرارِ ومحلِّ الأخيار.

ثمّ صلّ ركعتين وقُل: سبحانَ الواحِدِ الذي لا إلهَ غيرُهُ، القديم الذي لا بَدْءَ له، الدّائم الذي لا نفادَ لهُ، الدّائب الذي لا فراغَ لهُ، الحيّ الذي لا يموتُ، خالِقِ ما يُرى وما لا يُرى، عالِم كلّ شيءٍ بغير تعليم، السّابِقِ في علمِهِ ما لا يَهْجُسُ للمرء في وَهْمِه، سبحانَهُ وتعالى عمَّا يُشرِكون، أللّهم إني أسألُك سؤالَ معترَف ببلائِك القديم ونعمائِك أن تصليّ على محمّد خير أنبيائِك وأهل بيتِهِ أصفيائِك وأحبّائِك، وأن تُباركَ لي في لقائِك.

ثمّ صلّ ركعتين وقُل: يا كاشِفَ الكَرْبِ ومذلّلَ كلَّ صعبٍ ومُبتدئ النِّعَم قبل استحقاقِها، ويا مَن مَفْزَعُ الخَلْقِ إليهِ وتوكُّلُهم عليه، أمرْتَ بالدُّعاءِ وضَمِنْتَ الإجابة فصلٌ على محمَّدٍ وآلِ محمَّدٍ وابدأ بهم في كلِّ خيرٍ، وفَرِّج (وافْرُجْ) همِّي وغمِّي وأذِقني بَرْدَ عفوكِ وحلاوة ذِكرِكَ وشُكرِك وانتظارِ أمرِكَ، أُنظر إليَّ نظرةً رحيمةً من نظراتِكَ، وأحيني ما أحيَيْتني موفوراً مستوراً، واجعل الموتَ لي جَذَلاً وسروراً، واقْدرْ ولا تُقَتِّر في حياتي إلى حين وفاتي حتى ألقاكَ من العيش سَئِماً وإلى الآخرةِ قَرِماً [مشتاقاً] إنّك على كلِّ شيءٍ قديرٌ.

ثمّ صلّ ركعتين [ركعتي الشّفع]، وقل بعدهما قبل قيامك إلى الوتر:

ٱللَّهمَّ ربَّ الشَّفْعِ والوَتْرِ واللّيلِ إذا يَسْرِ، بحقِّ هذه اللّيلةِ المَقْسومِ فيها بين عبادِكَ ما تَقْسِمُ، والمَحتومِ فيها ما تَحْتِمُ، أَجْزِلْ فيها قِسْمي، ولا تبدِّلْ إسمي ولا تغيِّر جسمي، ولا تجعلني مَّن عن الرُّشد عَمِي، واختِمْ لي بالسَّعادةِ والقبولِ يا خيرَ مرغوبٍ إليهِ ومسؤولٍ.

ثمّ قم وأوتِر فإذا فرغت من دعاء الوتر وأنت قائمٌ فقل قبل الرُّكوع:

اللّهم يا من شأنه الجفاية وشراء قه الزعاية، يا من هو الرّجاء والأمَلُ وعليه في الشّدائد المتّكلُ، مشي الضّرُ وأنت أرحمُ الرّاحمين، وضافَتْ عليّ المذاهِ وأنت خيرُ الرَّازوين، كيف أخافُ وأنت رجاني وكيف أضيعُ وأنت لِشِدُّ يَن ورَخاني، اللّهمُ إِنِّ اسألُك بِما وارَتِ الحُبُّ من جلالِك وجمالِك، وبما أطاف العرش من بهاء كمالِك، وبمعاقد العرّ من عرشك الثّابت الأركان، وبما تُعطُ به قدرتُك من ملكوت الشلطان، يا من لا راد لامو ولا معقب ليحكمه إضرب بيني وبين أعدائي سِثْراً من سِثْرِكَ وكافيةٌ من أمركَ، يا من لا تخرُقُ مُلارتَهُ عواصفُ الرِّياحِ ولا تقطَعُهُ بَواتِوُ الصّفاح، ولا تنفُذُ فيه عوامِلُ الرّماح، يا شديدَ البطش، يا عاليَ (عليَ) العرش إكشف ضُرِّي يا كائي ووضفُ الرِّياحِ ولا تقطَعُهُ بَواتِوُ الصّفاح، ولا تنفُذُ فيه عوامِلُ الرّماح، يا شديدَ البطش، يا عاليَ (عليَّ) العرش إكشف ضُرِّي يا كائي واصفُ الرِّياحِ ولا تقطَعُهُ بَواتِوُ الصّفاح، ولا تنفُدُ فيه عوامِلُ الرّماح، يا شديدَ البطش، يا عاليَ (عليَّ) العرش إكشف ضُرِّي يا كائي ووضيً عن العرش إكشف ضُرِّي أيوب واضرب بيني وبينَ من يَرميني بتواتِقِه ويَشري إليَّ طوارِقُهُ بكافِيةٍ مِن كوافِيكَ وَوَاقِيةٍ من دَواعيكَ (وَوَاقِيكَ من المَّرُوا بِغَيْظِهم لم يَنالوا خيراً وكفى اللهُ على وغمِّي يا فارجَ عَم يعقوبَ واغْلِبُ لي من غَلَيني يا عالمي (غالبُ عن القوم العادين، يا من نجى عموداً من القوم العادين، يا من نجى عمقداً من القوم المستهزين، يا من نجى هوداً من القوم العادين، يا من نجى عمقداً من القوم المستهزين، السَّلُكَ بِحَقٌ شَهْرنا هذا وأَيّامِهِ الللهي كان رسولُ اللهِ (رسُولُك) على عن الآثام، فإني متحصّن بك، ذو اعتصام بأسمائِكَ العظام وهُوالاةٍ أوليائِكَ الكرام أهلِ التَّقْضِ والإبرام، والسلخهُ عمل على عمّ والعبار أن تَهَبَ لِي اللَيْهَ الجزيل من عطائِكَ والإعادة من بلائِك. اللَّهمَ واليَّي اللَّهم واليَّي اللَّهم واليَّ المَنْ من عالم على عمّه وأهل بيته (وآل على والمُعام والمُعام والمُناع والمعادة من بلائِك. اللَّهم صل على عمّه وأهل بيته (وآل الروبياء المُعلى على المَعام وهما عدلي عمل على كلَّ شه وقديلًا من المؤول الوالوباء المُعلى من المؤام والمُعام والمُعام والمُعام والمُعام الشَّعام والمُعام والمُعام المُعام والمُعام والمُعام المُعام والمُعام المُعام والمُعام المُعا

ائر\_\_\_\_\_ائر

#### الأسبوع الأخير من شعبان

[أنظر: «بصائر» من هذا العدد]

#### آخر ليلة من شعبان

دعاء في آخر ليلة من شعبان: كانَ الإمام الصّادق الله يدعو في آخر لَيلَةٍ مِن شَعبان وأوّل لَيلَة مِن شهر رمضان:

اللَّهمَّ إِنَّ هذا الشَّهْرَ الْمَبارَكَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ القُرآنُ وَجُعِلَ هُدىً لِلنَّاسِ وَبَيِّناتٍ مِنَ الْهُدى وَالفُرْقانِ قَدْ حَضَرَ، فَسَلِّمْنا فِيهِ وَسَلِّمْهُ لَنا وَتَسَلَّمْهُ مِنَّا فِي يُسْرٍ مِنْكَ وَعافِيَةٍ. يا مَنْ أَخَذَ القَلِيلَ وَشَكَرَ (وشَكَرَهُ وسَتَرَ الكثيرَ وغَفَرَهُ إغفِر لي الكثير من معصيَتِكَ واقبَلْ مني اليسيرَ في طاعتِك) الكَثِيرَ إِقْبَلْ مِنِي اليَسِيرَ.

ٱللَّهِمَّ إِنِّ أَسْأَلُكَ أَنْ تَجْعَلَ لِي إِلى كُلِّ حَيْرٍ سَبِيلاً، وَمِنْ كُلِّ ما لا تُحِبُّ مانِعاً يا أَرحَمَ الرَّاحِمِينَ، يا مَنْ عَفا عَنِّي وَعَمَّا خَلَوْتُ بِهِ مِنَ السَّيِّئاتِ، يا مَنْ لَمْ يُؤَاخِذْنِي بارْتِكابِ المَعاصِي، عَفْوَكَ عَفْوَكَ عَفْوَكَ يا كَرِيمُ. إِلهِي وَعَظْتَنِي فَلَمْ أَتَّعِظْ، وَزَجَرْتَنِي عَنْ محارِمِكَ (المعاصي) فَلَمْ أَنْزَجِرْ، فَما عُذْرِي فَاعْفُ عَنِّي يا كَرِيمُ، عَفْوَكَ عَفْوَكَ عَفْوَكَ.

أَللَّهِمَّ إِنِّ أَسْأَلُكَ الرَّاحَةَ عِنْدَ المَوْتِ، وَالعَفْوَ عِنْدَ الحِسابِ، عَظُمَ الذَّنْبُ مِنْ عَبْدِكَ فَلْيَحْسُنِ التَّجاوُزُ (العفو) مِنْ عِنْدِكَ يا أَهَلَ التَّقُوى وَيا أَهْلَ المَغْفِرَةِ، عَفْوَكَ عَفْوَكَ عَفْوَكَ عَفْوَكَ عَفْوَكَ.

أَللَّهِمَّ إِنِّ عَبْدُكَ وابْنُ عَبدِكَ وابْنُ أَمَتِكَ ضَعِيفٌ فَقِيرٌ إِلَى رَحْمَتِكَ، وَأَنْتَ مُنْزِلُ الغِنى وَالبَرَكَة عَلَى العِبادِ، قاهِرٌ (قادرٌ) مُقْتَدِرٌ أَحْصَيْتَ أَعْمالَهُمْ، وَجَعَلْتَهُمْ مُخْتَلِفَةً أَلْسِنتُهُمْ وَأَلُوانُهُمْ خَلْقاً مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ، (ٱللَّهِمَّ لا) وَلا يَعلَمُ العِبادُ عِلْمَكَ، وَلا يَقْدِرُ رَعْمالَهُمْ، وَجَعَلْتَهُمْ مُخْتَلِفَةً أَلْسِنتُهُمْ وَأَلُوانُهُمْ خَلْقاً مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ، (ٱللَّهمَّ لا) وَلا يَعلَمُ العِبادُ عِلْمَكَ، وَلا يَقْدرُ (يَا العِبادُ عَلْقِكَ فِي العَمَلِ وَالأَمَلِ (يقدّر) العِبادُ قَدْرَكَ، وَكُلُّنا فَقِيرٌ إِلَى رَحْمَتِكَ فَلا تَصْرِف عَنِي وَجْهَكَ، وَاجَعَلْنِي مِنْ (صالح) صالِحِي خَلْقِكَ فِي العَمَلِ وَالأَمَلِ وَالأَمَلِ وَالقَمْر.

ٱللَّهِمَّ أَبْقِنِي خَيْرَ البَقاءِ، وَأَفْنِنِي خَيْرَ الفَناءِ عَلَى مُوالاةِ أُولِيائِكَ، وَمُعاداةِ أَعْدائِكَ، وَالرَّغْبَةِ إِلَيْكَ وَالرَهْبَةِ مِنْكَ، وَالْحُشُوعِ وَالوَفاءِ (والوَقار) وَالتَّسْلِيمِ لَكَ، وَالتَّصْدِيقِ بِكِتابِكَ، وَاتِّباعٍ سُنَّةِ رَسُّولِكَ صلواتك عليه وآله.

ٱللَّهِمَّ ما كَانَ فِي قَلْبِي مِنْ شَكَّ أَوْ رِيْبَةٍ أَوْ جُحُودٍ أَوْ قُنُوطٍ أَوْ فَرَحٍ (أو مرَحٍ) أَوْ بَذَخٍ أَوْ بَطَرٍ (أو فخرٍ) أَوْ خُيلاء أَوْ سُمْعَةٍ أَوْ شِقاقٍ أَوْ يَفْو إِنَّهُ قُنُوطٍ أَوْ شَيءٍ لا تُحِبُّ، فأَسْأَلُكَ يا رَبِّ أَنْ تُبَدِلَنِي مَكَانَهُ إِيماناً بِوَعْدِكَ، وَوَفاءً بِعَهْدِكَ، وَوَفاءً بِعَهْدِكَ، وَوَفاءً بِعَهْدِكَ، وَرَفْهُ إِنْ ثُمُوقٍ أَوْ عُطْمَةٍ أَوْ شَيءٍ لا تُحِبُّ، فأَسْأَلُكَ يا رَبِّ أَنْ تُبَدِلَنِي مَكَانَهُ إِيماناً بِوَعْدِكَ، وَوَفاءً بِعَهْدِكَ، وَرَفاءً بِعَهْدِكَ، وَرَغْبَةً فِي ما عِنْدَكَ، وَأَثَرَةً وَطُمْأَنِينَةً وَتَوْبَةً نَصُوحاً، أَسْأَلُكَ ذلِكَ يا رَبَّ العالَمِينَ، بمنّك ورحمتِك يا رُحم الراحمين ويا ربَّ العالمين.

إِلهِي أَنْتَ مِنْ حِلْمِكَ تُعْصى (فكأنَّك لم تَرَ)، وَمِنْ كَرَمِكَ وَجُودِكَ تُطاعُ فَكَأَنَّكَ لَمْ تُعْصَ، وَأَنا وَمَنْ لَمْ يَعْصِكَ شُكّانُ أَرْضِكَ فَكُنْ عَلَيْنا بِالفَصْلِ جَواداً (جوّاداً)، وَبِالخَيْرِ عَوَّاداً، يا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ، وَصَلَّى الله عَلى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ صلاةً دائِمةً لا تُحْصى وَلا تُعَدُّ وَلا يَقْدرُ (يُقدّر) قَدْرَها غَيْرُكَ يا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ. 

# النَّسخُ في القرآنِ الكريم قراءة في أقسامه الثّلاثة

———— الشيخ جعفر السّبحاني\*

النسخُ في اللّغة: إبطالُ شيء وإقامةُ آخر مقامه، وفي التنزيل ﴿مَا نَسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا ۖ أَوْ مِثْلِهِ مَا نَسَخْ فِي اللّهِ اللّهِ الثانية ناسخة والأُولى منسوخة.

وفي الاصطلاح: «رفعُ الحكم الشرعي بدليلٍ شرعيً متأخّر، فالحكم المرفوع يُسمّى المَنسوخ، والدّليل الرّافع يُسمّى النّاسخ، ويُسمّى الرّفعُ النّسخ».

لقد قسّم المختصّون بعلوم القرآن النَّسخَ إلى أقسام ثلاثة:

١) نسخُ الحُكم دون التلاوة. ٢) نسخُ التلاوة دون الحُكم.
 ٣) نسخُ الحُكم والتلاوة.

وإليك دراسة جميع الأقسام:

### نسخُ الحُكم دون التّلاوة

إنّ القدر المتيقّن من النسخ هو هذا القسم، وقد أصفقَ على جوازه علماء الإسلام، والمُراد منه: بقاء الآيةِ ثابتةً في الكتاب مقروءةً عبر العصور، سوى أنّ مضمونها قد نُسِخ، فلا يجوز العمل به بعد مَجيء النّاسخ.

وقد اهتم المفسّرون بهذا النوع من النسخ، وألّفوا حوله كُتباً كثيرة يقف عليها من سَبر المعاجم. وألّف غيرُ واحدٍ من أصحابنا في هذا المضمار بما يبلغ عشرين كتاباً [راجع: السبحاني، مفاهيم القرآن: ج ١٠، ص ٣٦٥ - ٣٦٨]

وأمّا عدد الآيات التي ورد عليها النّسخ؛ فهناك قولان بين الإفراط والتفريط. فقد أنهاها أبو جعفر النّحاس (ت: ٣٣٨ هجريّة) إلى ١٨٠ آية في كتابه (النّاسخ والمنسوخ). في المقابل، قام بعضهم بإنكار أصل النّسخ في القرآن الكريم، فبَحث عن ٣٦ آية، وخرج بحصيلة مي إنكار النّسخ فيه.

والحقُّ هو القول الوسط، وهو وجودُ النسخ في القرآن الكريم بمقدارٍ ضئيلٍ للغاية، منها آية النَّجوى [المجادلة:١٢]، وآية \* مختصر من كتابه (المناهج التفسيريّة في علوم القرآن)

التَّرَبُّص إلى الحَول [البقرة: ٢٤٠].

والنوع المعروف من هذا القسم هو نسخُ آيةٍ بآيةٍ أخرى، وأمّا نسخُ آيةٍ بخبرٍ متواتر، أو مُستفيض، أو خبرِ الواحد، فقد اختلفت فيه كلمةُ المفسّرين، والحقّ جوازُ نسخ القرآن بدليل قطعيً لا يتطرّق إليه الشكّ، وهو الخبرُ المتواتر في كلِّ قرنٍ وعصر، وأمّا المُستفيض وخبرُ الواحد فلا ينسخ بها القرآن، لأنّ رفعَ اليدِ عن القطعيّ بدليل غيرِ قطعيّ أمرٌ غير معقول.

### نسخُ التّلاوة دون الحُكم

والمُراد منه هو سقوطُ آيةٍ من القرآن الكريم كانت تُقرأ، وكانت ذات حكم تشريعي ثمّ نُسِيت ومُحِيت عن صفحةِ الوجود، وبَقِيَ حكمُها مستمرّاً غيرَ منسوخ. وقد ذهب إلى جواز هذا القسم فريقٌ من أهل السنّة.

قال محمّد عبد العظيم الزّرقاني المتوفّى سنة ١٩٤٨ م في كتابه (مناهل العرفان): «أمّا نسخُ التّلاوة دون الحُكم، فيدلّ على وقوعه ما صحّت روايته عن عمر بن الخطاب وأُبيّ بن كعب، أنّهما قالا: وكان فيما أُنزِل من القرآن: الشّيخُ والشّيخةُ إذا زَنيا فارجموهما البّتّة». [رواه: أبو داود في الحدود: ١٦؛ وابن ماجة في الحدود: ٩؛ ومالك في الحدود: ١٠؛ وأحمد بن حنبل في مسنده: ج ٥، ص ١٨٣، دار صادر]

ثمّ يقول الزّرقاني: «وأنت تعلم أنّ هذه الآية لم يَعد لها وجودٌ بين دَفّي المصحف، ولا على ألسنة القرّاء مع أنّ حكمها باق على أحكامِه لم يُنسَخ. ويدلّ على وقوعه [نسخ التلاوة دون الحُكم] أيضاً ما صحّ عن أبي موسى الأشعري أنّهم كانوا يقرأون سورةً على

عهد رسول الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم في طولِ [بِحَجم] سورة البراءة، وأنّها نُسيت إلّا آية منها؛ وهي: لو كان لابن آدمَ واديان من مال لاَبتغى وادياً ثالثاً، ولا يملأُ جوفَ ابن آدمَ إلاّ الترّاب، ويتوب اللهُ على مَن تاب».

يجوزُ نسخُ القرآن بدليلِ قطعيً لا يتطرق إليه الشكّ، وهو نسخُ آية بآية أخرى، وأمّا الخبر المُستفيض وخبرُ الواحد فلا ينسَخ بها القرآن، لأنّ رفع اليدِ عن القطعيّ بدليلِ غيرِ قطعيّ أمرُ غيرِ معقول.

#### يُلاحَظ على هذا الكلام ثلاثة أمور:

أوّلاً: أنّ ما ذكرَه الزّرقاني من الرّوايات أخبارُ آحاد، لا يثبت به كوْن الآية قرآنيّة، باق حكمُها منسوخةٌ تلاوتُها. مضافاً إلى أنّ ما ذكره من وجود سورة على عهد رسول الله بطول سورة براءة، هو من قبيل القسم الثالث، أي نسخ الحُكم والتّلاوة، لا الثاني. ولا أقلّ من احتمال كونه منه، إذ ليس بأيدينا شيءٌ حتى يُحكم عليه بشيءٍ من القسمين، وأنّها هل بقيت أحكامُها أم لا، ولعلّها من قبيل ما نُسِخت أحكامُها وتلاوتُها معاً.

قال السيّد الخويّ في (البيان: ص ٢٨٥): «أجمعَ المسلمون على أنّ النّسخ لا يثبتُ بخبر الواحد، كما أنّ القرآن لا يثبتُ به. وذلك لأنّ الأُمور المهمّة التي جرَت العادة بشيوعِها بين النّاس وانتشار الخبرِ عنها، لا تثبتُ بخبرِ الواحد، فإنّ اختصاصَ نقلِها -ببعض دون بعض- بنفسِه دليلٌ على كَذبِ الراوى أو خطَبّه.

وعلى هذا فكيفَ يثبتُ بخبر الواحد أنّ آية الرَّجم [الشيخ والشيخة] من القرآن وأنّها نُسِخت؟! نعم جاء [بعضُهم] بآية الرّجم وادّعى أنّها من القرآن، لكنّ المسلمين لم يقبلوا منه، لأنّ نقلَها كان منحصراً به، فلم يُثبِتوها في المصاحف، لكنّ المتأخّرين التزموا بأنّها كانت آيةً منسوخة التّلاوة باقية الحُكم».

ثانياً: إنّ القرآن الكريم معجِزٌ بلفظِه ومعناه، متّحدٌ بفصاحتِه وبلاغتِه، وقد أدهَشَت فصاحةُ ألفاظِه وجمالُ عباراته، وبلاغةُ

معانيه وسموُّها، وروعةُ نظمِه وتأليفه، وبداعةُ أُسلوبه عقولَ البُلغاء. وما زُعِم من الآيات التي بقي حكمُها ليست إلّا عباراتٍ لا تُداني آياتِ القرآن في الفصاحة والبلاغة، والرّوعة والجمال. وقد نسجَ قولَه: «الشّيخ والشّيخة» على منوال قوله سبحانه: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَحِدِ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلَّدَةٍ وَلا تَأْخُذُكُم بِمِمَا رَأَفَةٌ في دِينِ ٱللّهِ .. ﴾ النّور:٢.

وأمّا الآية المزعومة الثانية [لو كان لابن آدم..] فأينَ أُسلوبُهُا من أُسلوبُ القرآن الخلّاب للعقول؟! وإنّما هي عبارةٌ متداولةٌ على ألسنةِ النّاس.

ثالثاً: إنّ هذا القول هو القولُ بالتّحريف نفسه، ومن اخترعَ هذا المصطلح إنّما حاول أن يبرّر هذا النّوع من التحريف.

ومن العجب أنّ فريقاً من العلماء يجوّزون هذا النّوع من النّسخ -الذي هو عبارة عن نوع من التّحريف- ثمّ يتّهمون الشّيعة بالتّحريف ".."

### نسخُ الحُكم والتّلاوة

قد جوّزه جماعة من علماء المسلمين، ومثّلوا له بالرّواية التالية: «.. عن عمرة، عن عائشة أنّها قالت: كان في ما أُنزل من القرآن عشرُ رضعاتٍ معلومات يحرّمن، ثمّ نُسِخنَ بخمس معلومات، فتُوفّي رسولُ الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم، وهنّ في ما يُقرأ من القرآن». (صحيح مسلم، ج ٤: ص ١٦٧، دار الفكر)

قال الزّرقاني: «أمّا نسخُ الحكم والتّلاوة جميعاً، فقد أجمعَ عليه القائلون بالنّسخ من المسلمين، ويدلّ على وقوعِه سمعاً ما ورد عن عائشة أنّها قالت: كان في ما أُنزل من القرآن عشر رضعات.. [الحديث] وهو حديثٌ صحيح، وإذا كان موقوفاً على عائشة فإنّ له حكم المرفوع ".." وأنت خبيرٌ بأنّ جملة عشر رضعات معلومات يحرّمن ليس لها وجودٌ في المصحف حتى تُتَلى، وليس العمل بما تُفيده من الحكم باقياً، وإذاً يثبت وقوعُ نسخ التّلاوة والحُكم جميعاً، وإذا ثبتَ وقوعُه ثبتَ جوازُه، لأنّ الوقوع أدلُ وليل على الجواز، وبطل مذهبُ المانعين لجوازه شرعاً، كأبي مسلم وأضرابه». [ورودُه في كُتب الحديث لا يعني وقوعَه، فتأمّل]

وكفانا في الردّ على ذلك، ما ذكره السّرخسي في (أُصوله) حيث قال: «والدّليل على بطلان هذا القول [نسخُ الحُكم والتّلاوة

ان

جميعاً]، قولُه تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا اللّذِكُر وَإِنَّا لَهُ لَهُ الْحَفِظُ لِدِيه تعالى، لَكُوظُونَ ﴾ الحجر: ٩. ومعلومٌ أنّه ليس المُراد الحفظُ لديه تعالى، فانّه يتعالى من أن يوصَف بالغفلة أو النّسيان، فعرفنا أنّ المراد الحفظ لدينا، وقد ثبت أنّه لا ناسخ لهذه الشّريعة بوحَي ينزل بعد وفاة رسول الله عليّة، ولو جوّزنا هذا في بعض ما أوحِي إليه، لوَجبَ القولُ بتجويزِ ذلك في جميعه، فيُؤدّي ذلك إلى القول بأنْ لا يبقى شيءٌ ممّا ثبت بالوحي بين النّاس في حال بقاء التكليف. وأيُ قولٍ أقبح من هذا ؟! ومَن فتح هذا الباب لم يأمّن أن يكون بعضُ ما بأيدينا اليوم أو كله مخالفاً لشريعة رسول الله، بأنْ نسخَ بعضُ ما بأيدينا اليوم أو كله مخالفاً لشريعة رسول الله، بأنْ نسخَ خلافُ شريعتِه. فلَصِيانة الدّين إلى آخر الدّهر أخبرَ الله تعالى أنّه هو الحافظ لِما أنزلَه على رسولِه، وبه يتبيّنُ أنّه لا يجوز نسخُ شيءٍ منه الله يعدَ وفاتِه. وما يُنقَلُ من أخبار الآحاد شاذٌ، لا يكاد يصحُ منها ".."

أجمع علماء الإمامية على رفض القول بنسخ التلاوة -سواء قيل بنسخ الحكم أم لا- لأن مقتضى ذلك هو القول بتحريف القرآن الكريم.

وحديثُ عائشة لا يكاد يصحّ، لأنّه [الرّاوي] قال في ذلك الحديث: وكانت الصّحيفة تحت السرّير، فاشتغلنا بدفن رسولِ الله، فدخلَ داجنٌ البيتَ فأكلَه. ومعلومٌ أن بهذا لا ينعدم حفظُه

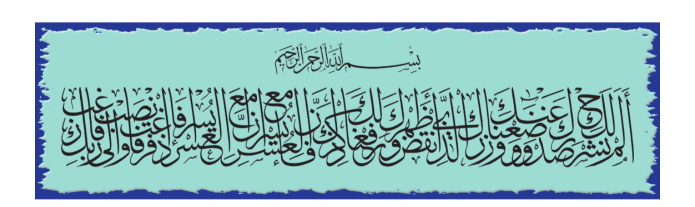
من القلوب، ولا يتعذَّرُ عليهم إثباتُه في صحيفةٍ أُخرى، فعرَفنا أنَّه لا أصلَ لهذا الحديث». (أصول السّرخسي، ج ٢: ص ٧٩، دار الكتب العلمية)

ومن الغرائب ما تضافر نقلُه عن عائشة أنّها قالت: «كانت سورة الأحزاب تعدل على عهد رسول الله مائتي آية، فلمّا كُتب المصحف لم يقدر منها إلّا على ما هي الآن». (أنظر: تفسير القرطبي [الجامع لأحكام القرآن]، ج ١٤: ص ١١٣، دار إحياء التراث العربي، وفيه أيضاً رواية القرطبي عن أبيّ أن الأحزاب كانت تعدل سورة البقرة أو أطول، ويُضيف: فمعنى هذا من قول أمّ المؤمنين عائشة أنّ الله تعالى رفع إليه من سورة الأحزاب ما يزيد على ما عندنا)

ولَعمْر الحقّ إنّ هذا القول بالتّحريف نفسه، وهو الذي أجمعت الأُمّة على بطلانِه، وأخذَ الله تعالى على نفسه أن يحفظه فقال عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَفِظُونَ ﴾ الحجر: ٩.

ثم إنّ تفسير هذا النوع من التحريف بنسخ التلاوة والحكم تلاعبٌ بالألفاظ، وتعبيرٌ آخر للتّحريف، وقد عرفت أنّ القرآن معجز ٌ بلفظِه ومعناه، فما معنى رفع هذا الحجم الهائل من الآيات القرآنية؟ أكان هناك نقصٌ في لفظِه ومنطوقِه، أم نقصٌ في حُكمِه ومعناه؟! نعوذ بالله تعالى من التفوّه بذلك.

ومن نافل القول إنّ هذا النّوع من النسخ باطلٌ عند علماء الشيعة الإماميّة ".." وَلَنِعْمَ ما قال الشّيخ محمّد رضا المظفر في (أصول الفقه): «إنّ نسخَ التّلاوة -في الحقيقة- يرجعُ إلى القول بالتّحريف».



ىد.....ىائر

### موجز في التّفسير سورةُ الشّعراء

\_\_\_ من دروس «المركز الإسلامي»

السورة السادسة والعشرون في ترتيب سور المصحف الشريف. آياتها مئتان وسبعٌ وعشرون. تقعُ في الجزء التاسع عشر، وهي مكيّة. أُخذ اسمُها من قوله تعالى في الآية الرابعة والعشرين بعد المائتين: ﴿وَٱلشُّعَرَآءُ يَنَّبِعُهُمُ ٱلْغَافِنَ ﴾.

تُعتبر سورة الشعراء أكبر السّور بعد سورة البقرة من حيث عدد الآيات، وإنْ كانت ليست كذلك من حيث عدد الكلمات.

رُوي عن الإمام الصّادق علطَّلَة في قوله تعالى: ﴿وَٱلشُّعَرَآءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاوُنَ ﴾ الشعراء: ٢٢٤، أنّ الشّعراء: «هم قومٌ تعلّموا وتفقّهوا بغير علم، فَضَلّوا وأَضَلُّوا».

وفي (مجمع البيان) للشيخ الطبرسي: «أراد [الله تعالى] بالشعراء الذين غلبت عليهم الأشعار حتى اشتغلوا بها عن القرآن والسنّة. وقيل: هم الشّعراء الذين إذا غضبوا سبّوا، وإذا قالوا كذَبوا. وقيل: إنّهم القُصّاص الذين يكذبون في قصصِهم، ويقولون ما يخطرُ ببالِهم. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم: إنّهم الذين يُغيّرون دينَ الله تعالى، ويُخالفون أمره».

#### هدف السورة

«تفسير الميزان»: غرَضُ السورة تسليةُ النبيّ على قبال ما كذّبه قومُه، وكذّبوا بكتابِه النازلِ عليه من ربّه -على ما يلوّح إليه صدرُ السورة: ﴿ يَلُكَ ءَايَتُ ٱلْكِنْكِ ٱلْمُبِينِ ﴾ الشعراء:٢- وقد رمَوه تارةً بأنّه مجنون، وأخرى بأنّه شاعر، وفيها [السورة] تهديدُهم مشفعاً ذلك بإيراد قصص جمع من الأنبياء، وهم: موسى، وإبراهيم، ونوح، وهود وصالح، ولوط، وشعيب موسى، وإبراهيم، ونوح، وهود وصالح، ولوط، وشعيب عليه، وما انتهت إليه عاقبةُ تكذيبِهم، لتتسلّى به نفسُ النبيّ مولاً عزن بتكذيب أكثر قومِه، وَليَعتبر المكذّبون.

#### ثوابُ قراءتها

«مجمع البيان»: عن النبيّ على: «مَن قرأ سورة الشّعراء كان له من الأجر عشرُ حسنات، بعدد كلّ مَن صدّق بنوح وكذّب به، وهود، وشعيب، وصالح، وإبراهيم، وبعدد كلّ مَن كذّب بعيسى وصدّق بمحمّد عليه».

«ثواب الأعمال»: عن الإمام الصادق عليه: «مَن قرأ سوَر الطّواسين الثلاث [السوَر التي تبدأ بـ ﴿طَسَ ﴾ و ﴿طَسَمَ ﴾ وهي: النمل والشعراء والقصص] في ليلة الجمعة، كان من أولياء الله وفي جواره وكَنفِه، ولم يُصِبْه في الدّنيا بؤسٌ أبداً، وأُعطِيَ في الآخرة من الجنّة حتى يرضى وفوق رضاه، وزوّجه الله مائة زوجةٍ من الحور العين».

#### خلاصة السورة

«تفسير الأمثل»: السّور المكّية التي أُنزلت في بداية دعوة الإسلام، تستند على بيان الأصول الاعتقادية: التوحيد، والمعاد، ودعوة أنبياء الله، وأهمّية القرآن. وتدورُ جميع موضوعات سورة الشّعراء حول هذه المسائل تقريباً. ويُمكن تلخيص محتواها في ثلاثة أقسام:

القسم الأوّل: مطلّع السورة الذي يتكوّن من الحروف المقطّعة، ثمّ الإشارة إلى عظّمة القرآن، وتسلية النبيّ على في مواجهة عناد المشركين، ويتضمّن بعض دلائل التوحيد، وصفات الله تبارك وتعالى.

القسم الثاني: يحكي جوانب من قصص سبعة أنبياء عظام ومواجهاتهم مع أقوامهم، وينقل مشاهد من مكابرات أولئك حيال هؤلاء الأنبياء، حيث فصّل الحديث أكثر في بعض منها، كما في قصّة موسى وفرعون، واختصره في بعض آخر منها، كما في قصّة إبراهيم ونوح وهود وصالح ولوط وشعيب.

في هذا القسم بخاصة، أُشيرَ إلى منطق المشركين الضعيف، الممزوج بالتعصّب في كلّ عصر وزمان في مواجهة أنبياء الله،

والذي يُشبه كثيراً منطق مُشرِكي عصر النبي عنه، فكان هذا سبباً في تسلية النبي عنه والمؤمنين الأوائل، ليعلم المؤمنون تاريخ هذا الصّنف من الناس ومنطقهم، حتى لا يتأثّروا ويتراخوا، وحتى لا يفسحوا للضّعف والفتور أن يَجِدَ طريقاً إلى أنفسهم. وفيه [القسم الثاني] بشكل خاصً أيضاً، تركيزٌ على العذاب العظيم الذي حلّ بتلك الأُمم، والذي هو بذاته تهديدٌ مؤثّر لأعداء النبي عنه.

القسم الثالث: تغلب عليه جَنبةُ الاستنتاج من القسمين الأوّل والثاني، وهو يتناول الحديث حول النبيّ على، وعظَمة القرآن، وتكذيب المشركين، والأوامر الصادرة إلى رسول الله على في ما يتعلّق بطريقة الدّعوة، وكيفية التعامل مع المؤمنين، ويختم السورة بالبُشرى للمؤمنين الصّالحين، وبالتهديد الشديد للظّالمين.

#### تفسيرُ آياتٍ منها

«تفسير نور الثقلين»: قولُه تعالى: ﴿طَسَمَ ﴾ الشعراء:١.

\* عن رسول الله على: «أُعطِيتُ طه والطّواسين من ألواحِ موسى».

\* عن أمير المؤمنين على: «الطّاء شجرة طوبي، والسّين سدرةُ المُنتهى، والميم محمّدٌ المصطفى عليه».

قوله تعالى: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ الشعراء:٢٣.

عن أمير المؤمنين عَلَيْهِ: «..[ربُّ العالمين] الذي سُئلتِ الأنبياء عنه فلم تصِفه بحدٍّ ولا ببعض، بل وصفَتْه بفعاله، ودلّت عليه بآياته».

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مُرِضَّتُ فَهُوَ يَشَّفِينِ ﴾ الشعراء:٨٠.

\* عن رسول الله على: «عجبتُ من المؤمن و جزعِه من السُّقم، وله يعلم ما له في السُّقم من الثواب لَأَحَبَّ أَلّا يزال سقيماً حتى يلقى ربَّه عزَّ وجلّ».

\* عن الإمام الصادق الشيد: «من مرض ليلةً فقبلها بقبولِها كتبَ الله له عبادة ستين سنة» قيل: ما معنى قبولها؟ قال الشيد: «لا يشكو ما أصابَه فيها إلى أحد».

قوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ الشعراء: ٨٩.

\* عن الإمام الصّادق ﷺ: «القلبُ السليم، الذي يلقى ربّه وليس فيه أحدٌ سواه، وكلُ قلبٍ فيه شركٌ أو شكٌ فهو ساقط..».

\* وعنه عليه: «هو القلبُ الذي سَلِمَ من حبِّ الدنيا».

قوله تعالى: ﴿ فَكُبُكِبُواْ فِيهَا هُمْ وَٱلْغَاوُونَ ﴾ الشعراء: ٩٤.

\* عن رسول الله على: «ما من أحد خالف وصي نبي إلا حشره الله أعمى يتكبك في عَرَصات القيامة».

\* عن الإمام الباقر الله : «هم قومٌ وصفوا عدلاً بألسنتِهم ثمّ خالفوه إلى غيره».

قوله تعالى: ﴿ إِذْ نُسُوِّيكُمْ بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ الشعراء:٩٨.

\* عن أمير المؤمنين الله (..فمَن ساوى ربّنا بشيء فقد عدل به، والعادلُ به كافرٌ بما تنزّلت به محكماتُ آياته، ونطقتْ به شواهدُ حُجج بيّناته..».

قوله تعالى: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَنفِعِينَ ﴿ ثَنَ وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴾ الشعراء:١٠١-١٠١.

\* عن الصّادقَين عِلَيُهُا: «والله لنشفعن في المُذنبين من شيعتنا حتى يقول أعداؤنا إذا رأوا ذلك: فما لنا من شافعين ولا صديق حميم».

\* عن الإمام الصادق الله «الشّافعون الأئمّة، والصّديقُ من المؤمنين».

قوله تعالى: ﴿ وَ إِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُهُ جَبَّارِينَ ﴾ الشعراء:١٣٠.

\* عن الإمام الباقر ﷺ: «تقتلون بالغضبِ من غيرِ استحقاق». قوله تعالى: ﴿ اللَّذِي يَرَيكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ اللَّهُ وَتَقَلَّبُكَ فِي السَّاجِدِينَ ﴾ الشعراء:٢١٨-٢١٩.

عن الإمام الباقر الله: ﴿ اللَّذِي يَرَيكَ حِينَ تَقُومُ ﴾ في النبوّة، ﴿ وَتَقَلُّمُ كَا فِي النبوّة، ﴿ وَتَقَلُّمُكَ فِي السَّاحِدِينَ ﴾ في أصلابِ النبيّين صلوات الله عليهم».

قوله تعالى: ﴿ . . وَذَكَّرُوا اللَّهَ كَثِيرًا . . ﴾ الشعراء: ٢٢٧.

\* عن أمير المؤمنين ﷺ: «مَن ذكر الله عزّ وجلّ في السرّ فقد ذكرَ الله عنه وجلّ في السرّ فقد ذكرَ الله كثيراً، إنّ المنافقين كانوا يذكرون الله علانيةً ولا يذكرونه في السرّ فقال الله عزّ وجلّ: ﴿. يُرُاّءُونَ ٱلنّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ ٱللّهَ إِلّا قَلِيلًا ﴾ النساء:١٤٢».

\* عن الإمام الصّادق عليه: «من سبّح تسبيح فاطمة الزهراء عليه فقد ذكر الله الذِّكر الكثير».

\* وعنه عَلَيْهِ: «من أشدّ ما فرض الله على خلقِه ذكرُ الله كثيراً، لا أعني سبحان الله والحمد لله ولا إله إلّا الله والله أكبر، وإنْ كان منه، ولكن ذكرُ الله عند ما أحلّ وحرّم، فإنْ كان طاعةً عمل بها، وإنْ كان معصيةً تَوكها».

### مناسبات شهر شعبان

\_\_\_\_\_ إعداد: صليفرزق \_\_\_\_

#### ١١ شعبان/ ٣٣ هجريّة

ولادة المولى عليّ الأكبر بن الحسين عليُّلا.

#### ٢ شعبان/ ٢ هجريّة

فرض صيام شهر رمضان المبارك.

#### ليلة ١٥ شعبان/ ٢٥٥ هجريّة

ولادة الإمام المهدي الحجة بن الحسن العسكري الهدي

#### ٣ شعبان/ ٣ أو ٤ هجريّة

ولادة سيّد الشهداء الإمام الحسين عليه.

#### ۱۹ شعبان/ ٥ أو ٦ هجريّة

غزوة بني المصطلَق.

#### ٤ شعبان/ ٢٦ هجريّة

ولادة المولى أبي الفضل العبّاس ابن أمير المؤمنين عليها.

#### ۲۷ شعبان/ ۹۰ هجریّة

شهادة التابعي سعيد بن جبير على يد الحجّاج بن يوسف الثقفي.

#### ه شعبان/ ۳۸ هجریّه

ولادة الإمام عليّ بن الحسين السجّاد عليه.



### أبرز مناسبات شهر شعبان

مولد سيد الشبهداء علسكية. \* مولد الإمام السبجاد علسكية.

\* مولد الإمسام المهدي المنتظر على. \* مولد المولى أبي الفضيل العبّاس عليّاً. \* مولد المولى عليّ الأكبر عليّاً.

بعد تقديم فهرس بتواريخ المناسبات تحت عنوان «مناسبات شهر شعبان»، تقدِّم «شعائر» مختصَراً وافياً لأبرز المناسبات، من دون الإلتزام بالتسلسل التاريخي، بل بحسب تسلسل المعصومين، يتبع ذلك الحديث عن غيرهم عليهم السلام.

#### اليوم الثالث ولادة الإمام الحسين عليه

«..وأوّلُ محلِّ حلَّ فيه بعد الولادة، يدا النّبيّ عَلَيْكَ، فإنّه كان واقفاً بباب الحجرة ينتظر ولادته، فلمّا سقط ساجداً لله نادى النّبيّ عَلَيْكَ، فإنّه كان واقفاً بباب الحجرة ينتظر ولادته، فلمّ إليّ ابني، فقالت: إنّا لم ننظّفه بعد، فقال: أنت تنظّفيه؟! إنَّ الله قد نظّفه وطهّره، فأتته به إليه في خرقةٍ من صوف، فأخذ بيده ونظر إليه وبكي، وقال: عزيزٌ علىّ يا أبا عبد الله "..".

وكان آخر محلِّ له [في حياة النبي] صدرُ الرسول سَلَقِيُّه حين احتضاره وهو يقبِّله، ويقول: ما لي وليزيد، لا بارك الله في يزيد».

(الخصائص الحسينيّة، الشيخ التّستري)

#### اليوم الخامس ولادة الإمام زين العابدين عليه

\* عن رسول الله على بن الحسين بن على بن أبي طالب على بن الحسين بن على بن الحسين بن على بن أبي طالب على أبي طالب على بن المضوف».

\*عن ثابت البناني، قال: «كنت جالساً وجماعة عبًاد البصرة، فلمّا أن دخلنا مكّة رأينا الماء ضيقاً وقد اشتدَّ بالناس العطش لقلّة الغيث، ففزع إلينا أهل مكّة والحُجَّاج يسألوننا أن نستسقي لهم. فأتينا الكعبة وطفنا بها، ثمَّ سألنا الله خاضعين متضرً عين بها فمُنِعنا الإجابة. فبينا نحن كذلك إذا نحن بِفَتى قد أقبل قد أكربتَه أحزانُه وأقلقته أشجانُه، فطاف بالكعبة أشواطاً، ثمّ أقبل علينا فقال: يا مالك بن دينار، ويا ثابت البناني، ويا أيّوب السجستاني، ويا صالح المرّي، ويا عتبة الغلام، ويا حبيب الفارسي، ويا عمر، ويا صالح، ويا رابعة، ويا سعدانة، ويا جعفر بن سليمان، فقلنا: لبيك وسعدَيك يا فتى، فقال: أمّا فيكم أحدٌ يُحبُّه الرّحمن؟ فقلنا: يا فتى، علينا الدّعاء وعليه الإجابة، فقال: ابعدوا عن الكعبة، فلو كان فيكم أحدٌ يُحبّه الرّحمن لأجابه، ثمّ أتى الكعبة فخرَّ ساجداً، فسمعتُه يقول في سجوده: سيّدي بحبّك في إلّا سقيتَهم الغيث، قال: فما استرم الكلام حتى أتاهم الغيث كأفواه القرَب! فقلت: يا فتى، من أين علمتَ أنّه يحبُك؟ فقال: لو لم يحبّى لم يَستزِرني [فرض عليً زيارة بيته]، فلمّا استرارني علمتُ أنّه يحبُنى، فسألته بحبّه في فأجابنى. ثم ولى عنا وأنشأ يقول:

مَـنْ عـرف الــرَّبَ فلم تُغْنِه معرفةُ الــرَّبِ فــذاك الشَّقي ما ضرَّ ذا الطّاعـة ما ناله في طاعـة الله ومــاذا لـقِي ما يصنعُ العبدُ بِغَيْر التُّقي والعــزُ كــلُ العـرِ للمُتَّقي

(أعيان الشيعة، السيد الأمين)

فقلت: يا أهل مكّة، مَن هذا الفتى؟ فقالوا: هذا عليٌّ بن الحسين بن عليٌّ بن أبي طالب عليَّم ».

# ليلةُ النصف من شعبان ولادة الإمام المهديّ المنتظر عليه

«إنّ حكيمة كانت تدخل على أبي محمّد عليه الإمام العسكري] فتدعو له أن يرزقه الله ولداً. وإنّها قالت: دخلت عليه يوماً فدعوت له كما كنت أدعو، فقال لي: يا عمّة، أما إنّ الذي تدعين إلى الله أن يرزقنيه يُولَد في هذه اللّيلة -وكانت ليلة النّصف من شعبان سنة خمس وخمسين ومائتين - فاجعلي إفطارَك عندنا -وكانت ليلة الجمعة - فقلت له: ممّن يكون هذا المولود العظيم يا سيّدي؟ فقال: من نرجس ما عمّة.

فقلت له: يا سيِّدي، لقد أخبر تني أنّه يولد في هذه اللّيلة ففي أيّ وقتٍ منها؟ فقال لي: في طلوع الفجر يولد المولودُ الكريمُ على الله، إنْ شاء اللهُ تعالى.

فلمّا أن كان في جوف اللّيل قمتُ إلى الصّلاة ".." فجلست وقرأت ألم السجدة، ويس، ووثَبَتْ [السيّدة نرجس إلى اغرعة فضممتُها إلى صدري وسمّيتُ عليها، فصاح أبو محمّد الله وقال: إقري عليها إنّا أنزلناه في ليلة القدر، فأقبلتُ أقرأ عليها وقلتُ لها: ما حالك؟ قالت: ظهر الأمرُ الذي أخبرك به مولاي، فأقبلتُ أقرأ عليها كما أمرني ".." فرجعتُ فلم ألبث أن كُشف الحجاب بيني وبينها وإذا أنا بها وعليها من أثر النّور ما غشِيَ بصري، وإذا أنا بالصّبي الله ساجداً على وجهه، جاثياً على ركبتيه، رافعاً سبّابتيه نحو السماء، وهو يقول: أشهدُ أن لا اله إلّا الله وحدَه لا شريك له، وأنّ جدّي رسول الله على أمري، وثبّت وطأتي، وأملاً الأرضَ بي عدلاً وقسطاً».

(النجم الثاقب، المحدِّث النوري)

#### اليوم الرابع ولادة أبي الفضل العبّاس بن عليّ عليّا

«نظر سيّدُ العابدين عليّ بن الحسين عليه إلى عبيد الله بن العبّاس بن عليّ بن أبي طالب عليه فاستعبّر، ثمّ قال: ".." ولا يومَ كيوم الحسين عليه ، ازدلف إليه ثلاثون ألف رجل، يزعمون أنّهم من هذه الأمّة، كلٌّ يتقرّب إلى الله عزَّ وجلَّ بدمه، وهو بالله يذكّرهم فلا يتّعظون، حتى قتلوه بغياً وظلماً وعدواناً.

ثمّ قال ﷺ: رحم الله العبّاس، فلقد آثر وأبلى، وفدى أخاه بنفسه حتى قُطِّعت يداه، فأبدلَه الله عزَّ وجلَّ بهما جناحَين يطير بهما مع الملائكة في الجنّة كما جعل لجعفر بن أبي طالب، وإنَّ للعبّاس عند الله تبارك وتعالى منزلة يغبطُه بها جميع الشّهداء يوم القيامة».

(الأمالي، الشيخ الصدوق)

# اليوم الحادي عشر ولادة المولى عليّ الأكبر بن الحسين عليًّا

\* أمّه ليلى ابنةُ أبي مرّة بن عروة بن مسعود الثّقفي؛ وكان عروة بن مسعود أحد السادات الأربعة في الإسلام، ومن العظماء المعروفين، وقيل هو مثل صاحب ياسين، وأشبهُ الناس بعيسي بن مريم.

وكان عليُّ الأكبر ﷺ فتىً جميل الصّورة، طَلِق اللّسان، صبيح الوجه، حَسَن السّيرة والخلقة، أشبه النّاس برسول الله عَلَيُّ، أخذ الشّجاعة عن علىّ المرتضى عُلِيَّ، وجمع المحامد والمحاسن.

\* يروي أبو الفرج عن المغيرة أنّ معاوية قال ذات يوم من أيّام مُلكه: مَن أحقّ النّاس بهذا الأمر [يريد الخلافة]؟ قالوا: أنت، قال: لا، أوْلى النّاس بهذا الأمر عليُّ بن الحسين بن عليّ، جدُّه رسول الله، وفيه شجاعةُ بني هاشم، وسخاء بني أميّة، وزهو ثَقيف.

(منتهى الآمال، المحدِّث القمّى)

وفال الرسول من حديث النبي وآله في موضوع

### زينُ العابدين، وسيِّدُ السَّاجدين

### «..ضاهيتُ إبراهيم الخليل»

اعداد: محمد ناصر

الإمام الرّابع من أئمّة أهل البيت ﴿ سَادَ أهل زمانه فقهاً وعلماً، كما سادهم ورعاً وزهداً وعبادة. في أجواء ولادة الإمام عليّ بن الحسين ﴿ تقدّم ﴿ شعائر ﴿ أحاديث وردت عن أهل البيت ﴿ فَاللّهُ عَلَيْهُ مِنْ أَلْمُ عَلَيْهُ .
فضله صلوات الله عليه.

#### \* الإمام الباقر عطيه:

\* «قال عليّ بن الحسين على: مرضتُ مرضاً شديداً، فقال لي أبي [الإمام الحسين] على: ما تشتهي؟ فقلت: أشتهي أن أكون ممّن لا أقترح على الله ربيّ ما يُدبّره لي، فقال لي: أحسنت، ضاهيت إبراهيم الخليل على حيث قال له جبرئيل على: هل من حاجة؟ فقال: لا أقترح على ربيّ، بل حسبى الله ونِعمَ الوكيل».

\* «إنَّ أبي عليّ بن الحسين ما ذَكر لله عزَّ وجلَّ نعمةً عليه إلَّا سجد، ولا ولا قرأ آيةً من كتاب الله عزَّ وجلَّ فيها سجودٌ إلَّا سجد، ولا دفعَ اللهُ عزَّ وجلَّ عنه سوءاً يخشاه أو كيد كائلاٍ إلَّا سجد، ولا فرغَ من صلاةٍ مفروضةٍ إلَّا سجَد، ولا وفِّق لإصلاحٍ بين اثنين إلَّا سجد، وكان أثرُ السُّجود في جميع مواضع سجوده، فسُمِّي السَّجَّاد لذلك».

#### الإمام الصادق الله :

\* «كان عليُّ بن الحسين إذا أصبح خرج غادياً في طلب الرّزق فقيل له: يا ابن رسول الله أين تذهب؟ فقال: أتصدَّق لعيالي، قيل له: أتتصدّق؟ قال: مَن طلبَ الحلالَ فهو من الله عزَّ وجلَّ صدقةٌ عليه».

\* «كان عليّ بن الحسين ﷺ إذا كان اليوم الذي يصوم فيه، يأمر الزَّمر: ٧٤ ، ثمّ قُبض من ساعته ولم يقل شيئاً».

على القدور حتى يجد ريح المرق وهو صائم، ثم يقول: هاتوا القِصاعَ اغرفوا لآل فلان، واغرفوا لآل فلان، حتى يأتي على آخر القدور، ثمّ يُؤتى بخبز وتمر فيكون ذلك عشاءه».

\* «البكّاؤن خمسة: آدم ويعقوب، ويوسف، وفاطمة بنت محمّد على، وعليّ بن الحسين على. ".." وأمّا فاطمة بنت محمّد على وفي بن الحسين على حتى تأذّى بها أهلُ المدينة، وقالوا لها: قد آذيتنا بكثرة بكائك، فكانت تخرج إلى المقابر، مقابر الشهداء، فتبكي حتى تقضي حاجتها ثمّ تنصرف، وأمّا على بن الحسين على: فبكى على الحسين عشرين سنة أو أربعين سنة، وما وُضِع بين يديه فبكى على الحسين عشرين سنة أو أربعين سنة، وما وُضِع بين يديه طعامٌ إلّا بكى، حتى قال له مولى له: جُعلتُ فداك يا ابنَ رسول الله، إني أخاف عليك أن تكون من الهالكين، قال: إنّما أشكو بثي وحزني إلى الله وأعلم من الله ما لا تعلمون، إني لم أذكُر مصرعَ بني فاطمة إلّا خنقتني لذلك عبرة».

#### \* الإمام الرضا عليه:

\* "إنّ عٰليّ بن الحسين على لمّ حضرته الوفاة أُغمِي عليه، ثمّ فتح عينيه وقرأ (إذا وقعت الواقعة)، و(إنّا فتحنا لك)، وقال:

﴿. ٱلۡحَـٰمَدُ لِلّٰهِ ٱلَّذِى صَدَقَنَا وَعُدَهُ, وَأُوۡرَثِنَا ٱلۡأَرْضَ نَتَبَوّا مُن الْجَنّةِ حَيْثُ نَشَاء فَعْمَ أَجْرُ ٱلْعَلمِلِينَ ﴾ الزّمر: ٧٤، ثمّ قُبض من ساعته ولم يقل شيئاً».

#### قال العلماء-

إِنَّ كثرة عبادة زين العابدين أشهرُ من أن تُذكر، فإنه هي كان أعبد أهل زمانه، ويكفينا في الإشارة إلى هذا المعنى عدم تمكن أحد من النّاس من مضاهاة أمير المؤمنين في في العبادة إلّا هو؛ فإنّه كان يصلّي في كلّ يوم وليلة ألف ركعة، فإذا دخل وقت الصّلاة ارتعش جسمُه الشّريف واصفرً لونُه ".." وإذا دخل شهر رمضان لم يتكلّم إلّا بالتّسبيح والإستغفار، وكانت لديه صرّة فيها تراب قر الحسين هي ، فإذا أراد السّجو د سجد عليها.

(منتهى الآمال، المحدّث القمى)



#### من فتاوي المراجع

# مَن هو حاكمُ الشُّرع؟ حقُّ النَّاس، والنَّهي عن الغِيبة

\_\_\_\_\_\_ إعداد: «شعائر»

#### من فتاوى وليّ أمر المسلمين السيّد الخامنئي دام ظلّه

س: من هو حاكم الشّرع في نظركم الشّريف، هل هو نفس المجتهد الذي أرجع إليه في عبادتي ومعاملاتي أم شخص آخر؟ ج: المراد بحاكم الشّرع هو وليّ أمر المسلمين الذي -مضافاً إلى توفّر شروط المرجعيّة فيه- تقلَّد أمرَ قيادةِ الأمّة، هذا إذا كان البلد قد أُسِّست فيه الحكومة الإسلاميّة، وأمّا البلاد التي لا ولاية عليها فعلاً لوليّ الأمر فلا مانع فيها من الرّجوع إلى المجتهد الجامع للشرائط الذي يقلّده المكلّفون.

س: ما معنى الأُفق وكيف يُفهم اتّحاد الأُفق من عدمه؟ ج: المُراد بالأُفق ".." نقطة في طرف الغرب تغيب فيها الشّمس والقمر عن أعين النّاظرين، ويُشترط في الإكتفاء برؤية الهلال في بلد لبلد آخر اتّحادهما أو تقاربهما في الأُفق، بمعنى كون غروب القمر في أحدهما مقارناً لغروب القمر لو كان في الآخر. س: ما المقصود بحقّ النّاس؟ وما العمل لو لم نعثر على أصحاب هذا الحقّ؟

ج: «حقّ النّاس» يعني ما أتلفه شخص من مال الغير أو ما ارتكبه ضدّهم ممّا يوجب الدّية أو ما في ذمّته من دَيْنٍ لهم وما إلى ذلك. فإن لم يعثر على أصحابه - ولو مستقبَلاً أو بالواسطة - تصدَّق بمقدار الحقّ المذكور على الفقراء بإذن الحاكم الشّرعي على الأحوط وجوباً.

س: ماذا تعنى الطّمأنينة في الرُّكوع؟

ج: بمعنى استقرار البدن أثناء الذِّكر الواجب.

س: هل يكون للعُرف دخلٌ في تحريم بعض الأمور المحلّلة لِذَاتها؟

ج: الأمر المحلَّل شرعاً لذاته لا يصير حراماً لمجرَّد كونه على خلاف سليقة العُرف ونظره، إلَّا إذا كان ممّا يترتب عليه في نظر العُرف مفسدة مهمّة، بحيث يصير بملاحظة ترتُّب تلك المفسدة عليه حراماً شرعاً، والمراد بالعُرف، عُرف مجتمع المكلّف وأهالي بلده.

(نقلاً عن الموقع الإلكتروني لسماحة الإمام الخامنئي دام ظلّه)

#### من فتاوى السيّد الخوئ والميرزا جواد التبريزي قدّس سرّهما

س: هل ردّ المكلّف للمغتاب عن الغِيبة يُشترط فيه ما يشترط في النّهي عن المنكر من احتمال التأثير وعدم حصول الضّرر وغير ذلك؟

السيّد الخويّ: نعم يشترط فيه ما يشترط في النّهي عن المنكر لأنّه من أفراده.

الشيخ التبريزي: لا يشترط فيه ما يشترط في النّهي عن المنكر، ولكن يجب الرّدّ بما لا يتضمّن وهناً للمغتاب -بالكسر [أي اسم الفاعل وليس المفعول]- إذا احتمل اعتقاده بجواز الغيبة.

س: ما يعطيه الولي للطّفل من العيديّات وغيرها هل يتملّكه الطفل باعتبار أنّه وليُّه وقد أعطاه، أم لا بدّ من قبض الولي عنه ثمّ إعطائه، وهكذا ما يعطي غير الولي للطّفل بحضور الولي ورضاه، فهل يكفي قبض الطفل في مثل هذه الموارد أم لا؟

السيّد الخوئي: أمّا ما يعطيه وليّه فيملكه في حينه، وأما ما يدفعه غير الوليّ فلا يملك إلّا بإذن من وليّه، فإذا كشف الحضور عن إذن الوليّ لا عن مجرّد رضاه به كفي.

الشيخ التبريزي: يضاف إلى جوابه قدّس سرّه: وإذا وصل إلى يد الوليّ يكون للطّفل أيضاً.

(صر اط النجاة)

ـــــــــــــــــائر



# بينَ الخَوف والرّجاء صلاحُ النّفس وتقْواها

|       | ·             |    |
|-------|---------------|----|
| (63 4 | عداد: مازن حم | ١. |
|       |               | •  |

«ليست الكلمات المذكورة مواعظ قيلت لمجرَّد التَّذكير والتَّنبيه قصير الأمَد، ولكنَّها مناهج واجبة الإِتَباع، تُلقى للعمل الدَّائم الواجب مدى الحياة».

موعظة في جهاد النّفس للشيخ محمّد أمين زين الدّين ﴿ مَن كتابه (كلمة التقوى)، تُلقي الضّوء على أهمّية مخالفة الهوى كسبيل حصريّ للتّقوى.

إذا رأى الإنسانُ نفسه تاركةً وجهة الدين الصّحيح في الأعمال الواجبة أو المحرَّمة أو في بعضها، أو في الإلتزام بالأخلاق الحميدة، أو الإرتكاب للرّذائل المذمومة أو في بعض ذلك، وَجب عليه أن يُجاهد نفسه ويوجِّهها وجهة الحق الصّحيح ويلزمها به وأن يردعها عن المخالفة، ويقف منها موقف الغريم المحاسِب حتى يردَّها إلى امتثال أمر الله ونهيه، ولا يتسامح معها ولا يتساهل، فإنَّ الإصرار على الذَّنب ذنبٌ آخر، وإنَّ الإستمرار على الجريمة جريمة ثانية قد تكون أكبر منها، وإنَّ البقاء على الرّذيلة رذيلة أخرى تضاعف الإنحراف وتُناقِض الإستقامة، وقد تَمنع من الحصول عليها، وهذا هو الجهاد مع النفس الذي تكاثرت من الحصول عليها، وهذا هو الجهاد مع النفس الذي تكاثرت النُّصوص الدالة على وجوبه على الإنسان وسَمَّته الجهاد الأكبر، مواحله، ففي الحديث عنه عليها، وهذا الله عليها، وفي عليها، وفي المحازات النبويّة): «المُجاهدُ مَن خلب نفسه»، وفي كتاب (المجازات النبويّة): «المُجاهدُ مَن جاهد نفسه».

وليست الكلمات المذكورة مواعظ قيلت لمجرَّد التَّذكير والتَّنبيه قصير الأمد، ولكنَّها مناهج واجبة الإِتباع، تُلقى للعمل الدَّائم الواجب مدى الحياة.

### خالِف الهوى تسلّم

يحرُم على الإنسان أن يتَبع هوى نفسه ورغباتها، إذا كان هواها ورغباتها مخالفة لِمَا يريد الله، فإنَّ الإنسان إذا ترك نفسه وما تهوى تمادت في الغيِّ وأوصلته إلى ما لا يُحمَد، وجرَّ أته على فعل المنكرات وترْك الواجبات، ولذلك فيجب عليه أن يغالب هوى نفسه ورغباتها ما استطاع، وعن الباقر عليه: «جاهد هواك كما تجاهد عدوَّك»، وعن أمير المؤمنين عليه: «إنَّ أخوَف ما أخاف

عليكم اثنتان: إتباعُ الهوى وطولُ الأمل، أمَّا اتّباع الهوى فإنّه يصدُّ عن الحقّ، وأمّا طولُ الأمل فيُنسي الآخرة». فإذا اجتمعت العلّتان في المرء، فصدَّه الهوى عن اتّباع الحقّ ونَسي الآخرة لطول أملِه، لم يؤمّل فيه خير ولم يُرجَ له صلاح.

#### التّقوى ثمرة الخوف والرّجاء

يجب على المؤمن أن يخاف الله ربّه، المُطَّلعَ على أمره في سرِّه وعلانيته خوفاً شديداً يبعثه على طاعته «..» ويجب عليه أن يرجو الله ورحمته وعفوه وإنْ سبقت منه المعاصي وكثُرت، ففي الخبر عن أبي عبد الله عليه: «ارجُ الله رجاءً لا يجرِّئك على معصيته، وخَفِ اللهَ خوفاً لا يؤيسك من رحمته» «..» فإذا خاف العبدُ ربَّه ورجاه، وتوازن الخوف والرّجاء في قلبه، وعمل لهما، واستقام في عمله ولم ينحرف، أنتج ذلك له نتيجةً معلومةً محتومة، وهي تقوى الله، فالتّقوى هي حصيلةُ اجتماع الخوف والرّجاء الشَّديدَين المتوازنَين في قلب المؤمن، والعمل الدَّائب لخوفه ورجائه، وقد أشارت إلى ذلك الآية الكريمة: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱهۡتَدَوَّا زَادَهُمْ هُدًى وَءَانَنَهُمْ تَقُونَهُمْ ﴾ محمد:١٧. ومن متممَّات هذه المنزلة، ومقرِّبات الوصول إلى هذه الغاية أن يشتدّ الخوف في قلب المؤمن، فيبكى خشيةً من الله لِمَا اقترف من الذُّنوب، أو يبكي ندماً على ما قابل به ربَّه الكريم العظيم من العصيان، أو خجلاً ممّا تفضَّل عليه من النِّعم والأيادي، فعن الإمام الصادق عَلَيْهِ: «إِنَّ الرّجل لَيكونُ بينه وبين الجنّة أكثر ممّا بين الثّري إلى العرش لكثرة ذنوبه، فما هو إلّا أن يبكى من خشية الله عزَّ وجلَّ ندماً عليها، حتى يصير ما بينه وبينها أقرب من جفنِه إلى مُقلتِه».

الماف

# توسُّلُ المَلكُ «فُطْرس» بالإمام الحسين السَّلِدِ



### إقرأ في الملف

| استهلال                         | *                                              |
|---------------------------------|------------------------------------------------|
| * الثائث من ش                   | ان، في كلماتِ العلماءِ                         |
| وعاذَ فطرسُ بمهدِه              | الشيخ الطُّوسي. السيّد إبن طاوس. إبن المُشهدي. |
| *ا بَلْكَ «فُد                  | ِس» في الرّوايات                               |
| (شرح الأخبار) برواية الماحوزي   | ملَكُ في البَحر                                |
| (بصائر الدّرجات) للصّفّار       | سَلُ محمّداً يدعو لي                           |
| (كامل الزّيارات) لابن قُولويه   | تَمَسَّح بهذا المولود                          |
| (الأمالي) للصّدوق               | لا يسلِّمُ عليه مسلِّمُ إلَّا أبلغتُه          |
| (دلائل الإمامة) للطّبري         | أخبِرني بكلِّ مؤمنِ زائِر                      |
| (فضل زيارة الحسين)، للشَّجري    | من الكَرُوبيِّين (المُقرِّبين)                 |
| (عيون المعجزات) لابن عبد الوهاب | إمسَحٌ جناحَك على المُولود                     |
| فُطرسيّة، فُطرسيّة              | رواية «إبن سنان»                               |
| * من الرّوايات حو               | «دُرْدَائيل» و«صَلْصَائيل»                     |
| الشيخ الصّدوق                   | رواية الملك «دَرْدَائيل»                       |
| العلَّامة المُجلسي              | رواية الملك «صَلْصائيل»                        |

# إستهلال

ůk

اليوم الثالث مِن "مَيْنَعُبَاكَ إِنَّ مِوْمِ وِلادة الْحُسِنْيِنَ الْمُؤْمُ الثَالِث مِنْ "مَيْنَعُبَاكَ إِنَّ مِوْمِ وِلادة الْحُسِنْيِنَ وَهُو يُوهُ يَتُقَدّرُ شَرَفَهُ عِقْدَارِ شِيرَف صَاحِبُهِ عَلَيْكِهُ فَللسَّالِكِ أَنَّ يَا يَيْمِنْ شُكِرِهِ عَا تَيُسَرَلَهُ مِنَ الصَّوْمُ وَالزيارة وَالدُّعَاءِ الوَارِدِ وَعَلِيْرِهِ مِنَ القُورِيَاتِ، وَمِنْ الْجَلِهَ الْرَّمِنْ خَصَائِصَ الْمُومِ الْمُرْفُطُّ رُسُرُلْ فَيُمَكِن لِلْسَالِكِ أَنَ يَجُعُلُ لِكُسْكُ إِن فِي هَذَا الْيُومِ مَعَاذَه فِي تَحْصِلْ بَعُاتِهِ وَالْجِدَاةِ "جَنَاحِيْ رُوحِهِ وَعَقْ لِدِحَتَى يَطِيرُمَعَ الرَّوَحَانِيَن في سُمَا وَاتِ الْقُرُبِ وَالرَّضُوان وَيَكُونِ فَحُهُ فِي هَذَا لَيُوم مَشُوبًا عِمَرَاسِمٌ الْلَعَزِيْءِ وَالْمُحُنِنَ حَمَا كَانَ الشَّانَ كَذَلِكَ المُعَلِدِ المُطُهَرِنِ، صَلَواتُ الله عَلَيْهِ وَاجْمُعُنِينَ، وَيَخْتُمُ يَوْمَهُ بِمَا يَخُتُمْ بِهُ كُلَّ بُومِ شُرِيفٌ.

المراقبات ،الملكي لتبريزي "أستاذا لإمَام لمبينيّ

ننــــــــــــــــنا أر

# الثَّالِث من شَعبان، في كُلمات العلماء وعاذَ فُطْرُسُ بمه*ده*

\_إعداد: أسرة التحرير\_

#### هذا الملف

موجز دراسة للشيخ حسين كوراني حول روايات توسُّل الملَك «فُطْرُس» بالإمام الحسين عَلَيْه، في أجواء توافد عظماء الملائكة وأفواج الملائكة لتهنئة النبيّ الأعظم عَلَيْك بمولد سبطِه سيّد الشهداء عليه.

تهدف الدّراسة إلى توضيح عناية كبار العلماء في أمّهات المصادر بقصّة الملّك فطرس، والإضاءة على قوّة سندها ببعض الطّرق المتكثّرة التي رُويَت بها، وقد استدعى ذلك ما يلي:

1- تتبُّع كلمات العلماء حول الحديث عن مولد الإمام الحسين عليه واقتران ذلك عادةً بذكر قصة «فُطرس» إجمالاً.

ايراد الرّوايات -المصرّحة باسم «فطرس» بحسب التسلسل الزّمني لمصادرها من عصر الإمام العسكري عليه في كتاب (بصائر الدّرجات) إلى عصرنا الحاضر في (جامع أحاديث الشّيعة) للسيد البروجردي، و(الأنوار البهية) للمحدَّث القمّي، و(أعيان الشيعة) للسيّد الأمين.

٣- وقفة خاصة عند رواية شفاء عيني «محمّد بن سنان» ببركة الإمام الجواد عليه وقول ابن سنان: «فُطُرُسيّة» فُطُرُسيّة» واستفاضة نقْل ذلك في أمّهات الكُتُب الرّجالية، وهو يؤكّد مزيد اشتهار قصّة الملك فطرس بين العلماء في مختلف المراحل التاريخية.

عرض روايتين من الروايات التي ورد فيها اسم الملك «صلصائيل» والملك «دردائيل» بدلاً من اسم الملك «فطوس»، والإشارة إلى قوة احتمال أنّ تعدد الأسماء لمسمى واحد.

تقدّم «شعائر» في ما يلي مختاراتٍ من هذه المحاور، بمناسبة ذكري مولد الإمام الحسين عليه.

«شعائر»

الحديث عن توسُّل الملك فطرس بالإمام الحسين الله مستفيضٌ جدًا في كُتب كبار العلماء، عند الحديث عن اليوم الثالث من شعبان مولد سيّد الشهداء الله حيث يقترن تحديد تاريخ المولد المبارك بالإشارة إلى قصة «فُطرس».

تقدّم «شعائر» في ما يلي نماذج من كلمات العلماء في هذا المجال.

\* الشيخ الطوسي (ت: ٢٠ هجريّة): اليوم الثّالث، فيه وُلِد الحسين بن علي علي علي خرج إلى القاسم بن العلاء الهمداني وكيل أبي محمّد عليه أنّ مو لانا الحسين عليه وُلِد يوم الخميس لثلاث خَلُوْنَ من شعبان فَصُمْه، وادعُ فيه بهذا الدعاء:

أللهُمَّ إِنِّ أَسْأَلُكَ بِحَقِّ المَوْلُودِ فِي هذا اليَوْم بِشَهادَتِهِ قَبْلَ اسْتِهْلالِهِ وَوِلادَتِهِ، بَكَتْهُ السَّماء وَمَنْ فِيها وَالأَرْضُ وَمَنْ عَلَيْها وَلسَّهْلالِهِ وَوِلادَتِهِ، بَكَتْهُ السَّماء وَمَنْ فِيها وَالأَرْضُ وَمَنْ عَلَيْها وَلمَّا يَطَأَ لابَيَتْها، قَتِيلِ العَبْرَةِ وَسَيِّدِ الأَسْرَةِ المَّمْدُودِ بِالنُّصْرَةِ فِي وَلمَّا يَوْمِ الكَرَّةِ، المُعُوّضِ مِنْ قَتْلِهِ أَنَّ الأَئِمَّةَ مِنْ نَسْلِهِ وَالشَّفاءَ فِي تُرْبَتِهِ وَالفَوْزَ مَعَهُ فِي أَوْبَتِهِ وَالأَوْصِياء مِنْ عِثْرَتِهِ بَعْدَ قائِمِهِمْ وَغَيْبَتِهِ وَالفَوْزَ مَعَهُ فِي أَوْبَتِهِ وَالأَوْصِياء مِنْ عِثْرَتِهِ بَعْدَ قائِمِهِمْ وَغَيْبَتِهِ حَتّى يُدْرِكُوا الأَوْتارَ وَيَثَأَرُوا الثَّارَ وَيُرْضُوا الجَبَّارَ وَيَكُونُوا حَيْرَ أَنْ صَارٍ، صَلَّى الله عَلَيْهِمْ مَعَ اخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهارِ.

أللهُمَّ فَبِحَقِّهِمْ إِلَيْكَ أَتَوَسَّلُ وَأَسْأَلُ سُوَالَ مُقْتَرِفٍ مُعتَرِفٍ مُعتَرِفٍ مُسِيءٍ إِلَى نَفْسِهِ مِمَّا فَرَّطَ فِي يَوْمِهِ وَأَمْسِهِ، يَسْأَلُكَ العِصْمَةَ إِلَى مُصَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعِتْرَتِهِ وَاحْشُرُ نا فِي زُمْرَتِهِ وَبَوِّنْنا مَعَهُ دارَ الكَرامَةِ وَمَحَلَّ الإقامَةِ.

أللهُمَّ وَكَما كَرَّمْتَنا بِمَعْرِفَتِهِ فَأَكْرِمْنا بِرُلْفَتِهِ وَارْزُقْنا مُرافَقَتهُ وَسابِقَتَهُ وَاجْعَلْنا مِمَّنْ يُسَلِّمُ لأَمْرِهِ وَيُكْثِرُ الصَّلاةَ عَلَيْهِ عِنْدَ وَسابِقَتَهُ وَاجْعَلْنا مِمَّنْ يُسَلِّمُ لأَمْرِهِ وَيُكْثِرُ الصَّلاةَ عَلَيْهِ عِنْدَ ذِكْرِهِ وَعَلى جَمِيعِ أَوْصِيائِهِ وَأَهْلِ أَصْفِيائِهِ، المَمْدُودينَ مِنْكَ بِالعَدَدِ الإِثْنِيَ عَشَرَ النُّجُومِ الزُّهْرِ وَالحُبَجِ عَلى جَميعِ البَشرِ. بالمَّدَدِ الإِثْنِي عَشَرَ النَّجُومِ الزُّهْرِ وَالحُبَجِ عَلى جَميعِ البَشرِ. أَللَّهُمَّ وَهَبُ لَنا فِيهِ كُلَّ طَلِبَةٍ أَللَّهُمَّ وَهَبُ لَنا فِيهِ كُلَّ طَلِبَةٍ

كَما وَهَبْتَ الْحُسَيْنَ لِمُحَمَّدِ جَدِّهِ وَعاذَ فُطْرُسُ بِمَهْدِهِ فَنَحْنُ عائِذُونَ بِقَبْرِهِ مِنْ بَعْدِهِ نَشْهَدُ تُرْبَتَهُ وَنَنْتَظِرُ أُوْبَتَهُ آمِينَ رَبَّ العالَمِينَ. (الشيخ الطّوسي، مصباح المتهجّد: ص ٨٢٦ - ٨٢٧)

### وقد أوردَ الشيخ الطّوسي السّند بتمامِه في (أماليه)، كما يلي:

عن الحسن بن إسماعيل، عن أحمد بن محمّد بن عياش قال: خرج إلى القاسم بن العلاء الهمداني -وكيل أبي محمّد عليه - في ما حدّثني به على بن جبير بن مالك: أنّ مو لانا الحسين عليه، ولدّ يوم الخميس، لثلاث خلَون من شعبان، فَصُمه.. إلخ. (الميرزا النّوري، مستدرَك الوسائل: ج٧، ص ٥٣٨)

والسَّند معتر كما دوّنتُه في محلِّه، على أمل أن ينشر الحقاً.

\*\* السيد ابن طاوس: «رَوينا ذلك بإسنادنا إلى جدّي أبي جعفر الطوسي، فقال عندَ ذِكر شعبان: اليومُ النَّالث منه، فيه وُلِد الحسينُ بنُ على عليِّ عليًّا عليًّا على خرج إلى القاسم بن العلاء الهمداني وكيل أبي محمّد عليَّ أنّ مولانا الحسين عليه ولد يوم الخميس لثلاث خلون من شعبان، فصم وادْعُ فيه بهذا الدّعاء: أللّهم إني أسألُك بحقِّ هذا المولود في هذا اليَوم..إلخ».

ثمّ قال: «ثمّ تدعو بعد ذلك بدعاء الحسين عليه وهو آخرُ دعاءٍ دعا به الحسين عليه يومَ كُوثِر [تكاثر عليه الأعداء]: أللّهم أنتَ مُتعالى المكان، عظيمُ الجَبروت. إلخ». (السيد إبن طاوس، إقبال الأعمال: ج ٣، ص ٣٠٣) \*\*\* محمد بن المشهدي: «شهرُ شعبان ".." ورد في التّرغيب في صومه مؤكّداً غايةَ التأكيد، وخاصّةً في اليوم الثالث منه، فإنّه اليوم الذي وُلِدَ فيه الحسينُ بن على عليًّا فخرج إلى القاسم بن العلاء الهمداني وكيل أبي محمّد عليَّةٍ أنّ مولانا الحسين عليَّةِ ولِد يوم الخميس لثلاثٍ خلونَ من شعبان، فَصُمْهُ مندوباً وادعُ فيه بهذا الدّعاء ".."».

وبعد أن أورد الدّعاء قال: «دعاءٌ آخر في هذا اليوم: ذكرَ ابنُ عيّاش قال: سمعتُ أبا عبد الله الحسين بن عليّ بن سفيان البزوفري يدعو بهذا الدّعاء ويقول: هو من أدعية يوم الثّالث من شعبان الذي ولِد فيه الحسين عالي اللهم متعالى المكان، عظيم الجبروت، شديد المحال. إلخ». (إبن المشهدي، المزار: ص ٣٩٧)

### إبنُ الخيرَتَين

خـــيرةُ اللهِ مـن الخـلْق أبي ثـم أمّــي فأناابـنُ الخـيرَتـينْ فضّةٌ قد أُخلِصت من ذَهَبِ فأنا الفِضّةُ وابِنُ الذَّهبِينْ أمِّ عِي السرزه والله على الشِّقلين السُّوسُ ومولى الثِّقلين السُّقلين السُّقلين السُّقلين السُّقلين عبد الله غلاماً يافعاً وقريش يعبدون الصنمين يعبدون السلّات والعُزّى معا وأبي قام فصلي القبلتين مع رسول الله سَبْعاً كُمَّالاً ليس في الأرض مُصَلِّ غيرُ ذَيْن مَن له جدٌّ كجدِّي في الورى أو كشيخِي فأنا ابن العَلَمَيْن فاني شهمس وأمري قمر فأنا ابن الشمس وابن القمرين

> يُنسَب إلى الإمام الحسين عليه السلام (روضة الواعظين للعالم الشّهيد الفَتّال النَّيْسابوري)

ن مارًا

# قصّة الملَك «فُطْرُس» في الرّوايات ملَكُ أبطًا، فَأُوهِي الله جناحَه

| _ | ۱۰۱ - ۱۱۲۱ هجریّة) | خ الماحوزي (٥٧ | الكبير، الشّيخ | البحريني | الفقيه |  |
|---|--------------------|----------------|----------------|----------|--------|--|
| _ | ( = -              |                |                | G        | **     |  |

بعد تقديم نماذج من كلمات العلماء تضمّنت الإشارة إلى قصّة الملك فُطرس، تقدّم «شعائر» هنا نصوص الرّوايات التي شرحت هذه القصّة، مع مراعاة اختيار الرّوايات التي أوردَها كبار العلماء، ومراعاة التسلسل الزّمني للعلماء الأجلّاء، الذين أوردوا الرّوايات المصرّحة باسم الملك «فُطرس». جديرٌ بالذّكر أنّه سيتم تقديم تعريف موجز بالمؤلّف، والمصدر الذي وردت الرّواية فيه، وربما اقتضى الأمر الإشارة إلى قيمة الرّواية من حيث السّند.

\* تتوزّع الرّوايات حول شفاءِ ملَكٍ ببركة الإمام الحسين على الأقسام التالية:

۱- ما لم يتمّ التّصريحُ فيه باسم الملَك. ٢- التّصريح باسم «فُطرس». ٣- التصريح باسم «دَرْدائيل».

٤ - التَّصريح باسم «صَلْصَائيل».

ولا دليلَ على التّعدُّد، بل القرائن متضافرة، على أنّ المسمّى واحد.

تمتاز هذه الرواية التّالية بأنّها من القسم الأوّل.

\* قال الفقيه البحريني الكبير، الشيخ الماحوزي (١٠٧٥-١١٢١ هجريّة) في كتابه (الأربعون حديثاً): «وَوجدتُ في الجزء الثّاني عشر من كتاب (شرح الأخبار، في فضائل الأئمّة الأطهار الأبرار) [للقاضي النّعمان المغرب، ت: ٣٦٣ هجريّة] ما صوْرتُه:

وعن أحمد بن إسماعيل بإسناده عن محمّد بن على ١ أنّه قال:

بعثَ اللهُ عزّ وجلّ أملاكاً، فأبطاً أحدُهم، فأوهى اللهُ جناحَه، فسقطَ على جزيرةٍ من جزائرِ البحر. فلمّا دنا مولدُ الحسين على بعثَ اللهُ جبرائيل على ببشارتِه إلى رسول الله على، فمرّ بذلك الملك، فقال له الجبرائيل]:

أيُّها الملك الطيّب ريحُه، الحَسنُ وجهه، الكريمُ على ربِّه، ألا تدعو لي ربَّك أنْ يطلقَ جَناحي هذا الوَاهي. قال له جبرائيل: ليس ذلك لي، ولكني أُرسِلتُ إلى مَن هو أكرمُ عند الله مني، وسَأسألُه أن يدعو اللهَ لك، فلمّا بشر جبرائيل النبي النبي الله بمولِد الحسين صلوات الله عليه، قال له:

يا محمّد، إنيّ مررتُ بملَكٍ على جزيرةٍ من جزائر البحر، قد وَهي جناحُه، فسأَلني أن أدعو الله له، فقلت: إنيّ أُرسِلتُ إلى مَن هو أكرم على الله منيّ، وسأسألُه أن يدعو الله لك.

قال: فدعا الله له النبيُ على مناوحى الله إلى جبرائيل على أن يأمرَ ذلك الملك أن يدفّ دفيفاً إلى المولود - يعني الحسين على - فيمسَح جناحَه الواهي به فإنّه يصحّ، ففعل، فصحّ جناحُه، وعَرج إلى السّماء». (الشيخ الماحوزي، كتاب الأربعين: ص ٣٦٦؟)

أنظر: شرح الأخبار في فضائل الأئمّة الأطهار، للقاضي النُّعمان المغربي: ج ٣، ص ١١٤ - ١١٥، تحقيق السيّد الجلالي)

# «إحملني معك وسَلْ محمّداً يدعو لي» فمَشى إلى مهَدِ الحسين بن عليّ ورسولُ اللّهِ يَدعو له

\_\_\_\_\_ رواية (بصائر الدَّرجات) للشيخ الصّفّار (ت: ٢٩٠ هجريّة)

\* «فَمَضى فُطرسُ إلى مهد الحسين بن عليّ، ورسولُ الله يدعو له».

\* «قال رسول الله عَلَيْكَ: فنظرتُ إلى ريشه، وإنَّه لَيَطلُع، ويجري منه الدَّم، ويطول، حتّى لَحِقَ بَحِناحه الآخر، وعرجَ مع جبرئيل إلى السَّماء، وصار إلى موضعه».

#### قال الشيخ الجليل «الصّفّار»:

حدّثنا أحمد بن موسى، عن محمّد بن أحمد المعروف بغَزال مولى حرب بن زياد البجلي، عن محمّد أبي جعفر الحمامي الكوفي، عن الأزهر البِطّيخي، عن أبي عبد الله عليه، قال:

«إن الله عرض ولاية أمير المؤمنين فقبلَها الملائكة، وأباها ملَكٌ يُقال لها فُطْرُس فكسرَ الله جناحَه، فلمّا وُلِدَ الحسين بن علي الله بعثَ الله جبر ئيل في سبعين ألف ملَك إلى محمّد على الله بعثَ الله جبر ئيل في سبعين ألف ملَك إلى محمّد على الله عنه بولادتِه، فمرّ بفُطرس، فقال له فُطرس: يا جبر ئيل إلى أين تذهب؟

قال: بعثني الله إلى محمّد مهنئه بمولود وللد في هذه اللّيلة. فقال له فطرس: إحمِلني معك وسَلْ محمّداً يدعو لى. فقال له جبرئيل: إركب جَناحي.

قَرَكِبَ جناحَه فَأَى محمداً على فدخلَ عليه وهناً ه، فقال له: يا رسولَ الله على: إنّ فطرسَ بيني وبينَه أُخوّة، وسألَني أنْ أسألَك أنْ تدعو الله له أن يردَّ عليه جناحَه. فقال رسول الله على لفُطرس: أتفعل؟ قال: نعم. فعرضَ عليه رسول الله على ولاية أمير المؤمنين على فقبلَها.

فقال رسول الله عليه: شأنك بالمهد، فَتَمَسَّحْ به، وتَمَرَّغُ فيه.

قال: فمَضى فطرس (فمَشى) إلى مهد الحسين بن على، ورسولُ الله يدعو له.

قال: قال رسول الله على: فنظرتُ إلى ريشِه، وإنَّه ليَطلُع، ويجرى منه الدّم، ويطول حتى لحق بجناحِه الآخر، وعرجَ مع جبرئيل إلى السّماء، وصار إلى موضعِه». (محمّد بن الحسن الصفّار، بصائر الدرجات: ص ٨٨؛ وعنه: السيّد هاشم البّحراني، مدينة المعاجز: ج ٣، ص ٤٣٧)

#### حول الرّواية والكِتاب

\* ليست ولايةُ عليِّ ﷺ غيرَ استمرار ولاية سيّد النبيّين والخلْق أجَمعين، واستمرار نبوّته الخاتمة ﷺ، وليست ولايةٌ سيّد النبيّين والشاهد عليهم، إلّا مظهَر ولاية الله تعالى. روحُ معنى ولاية عليّ ﷺ والجوهر، توحيدُ الله تعالى في خطً خلافة الإنسان في الأرض، وهو تعبيرٌ آخر عن سلامة الفِطرة التي فطرَ اللهُ النّاسَ عليها.

\* معصية الملائكة لا تُنافي ثوابتَ عِصْمتِهم، وقُربهم من الله تعالى، وأنَّ لكلِّ منهم مقاماً معلوماً، فلا يصحُّ تفسيرُ العبارات على ظاهرِها، لأنّ الحديثَ هنا تخصُّصيُّ بَامتياز، وحديث عوالم الرّوح والغَيب التخصّصي، يفوق -بما لا يُقاس- دقّةَ كلِّ حديثٍ تخصّصي عن عوالم المادّة والظّاهر.

\* \* \*

\* يوجد بهذا الإسم: (بصائر الدرجات) كتابان، أوّلُهما لسعد بن عبد الله بن أبي خلف الأشعري القمّي، وهو الذي اختصرَه الحسن بن سليمان (العاملي) الحلّي، باسم (مختصر بصائر الدرجات)، والثاني هو هذا الذي وردتْ فيه هذه الرّواية.

<u>ن ما ئر</u>

#### تَمَسَّحْ بهذا المَولود لا يزورُه زائرٌ إلّا بلّغتُه عَنه

| ,                                              |  |
|------------------------------------------------|--|
| إبن قولويه في (كامل الزيارات)، (ت: ٣٦٨ هجريّة) |  |
|                                                |  |
|                                                |  |

تمسّحَ فُطرسُ بالحسين عليه السلام، وارتفعَ [قليلاً] وقال: يا رسولَ الله عليه، أمَا إنّ أمَّتك ستقتلُه، وله علي مكافأة أنْ لا يزوره زائرٌ إلّا بلّغتُه عنه، ولا يُسَلِّم عليه مُسلِّمٌ إلّا بلّغتُه سلامَه، ولا يُصلِّي عليه مُصلًّ إلّا بلّغتُه عليه صلاتَه، ثمّ ارتفع.

تحت عنوان «عِلم الملائكة بقتل الحسين عليه» قال العالم الجليل «إبن قُولويه»:

حدّثني محمّد بن جعفر القَرشي الرَّزاز الكوفي، قال: حدّثني خالي محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، قال: حدّثني موسى بن سعدان الحنّاط، عن عبد الله بن القاسم الحضرَمي، عن إبراهيم بن شعيب المَيثمي، قال: سمعتُ أبا عبد الله عليه يقول:

«إنّ الحسين بن علي الله على ولِد أمرَ الله عزّ وجلّ جبرئيل الله على جزيرة في ألف من الملائكة فيُهنّئ رسولَ الله على من الله ومن جبرئيل الله على جزيرة في البحر، فيها ملَكٌ يُقال له: فُطْرُس، كان من الله ومن جبرئيل الله على على جزيرة في البحر، فيها ملَكٌ يُقال له: فُطْرُس، كان من الحملة، فبُعث في شيءٍ فأبطأ فيه، فكُسِر جناحُه وأُلقِي في تلك الجزيرة يعبدُ الله فيها ستمائة عام حتى ولِد الحسين الله، فقال الملك لجبرئيل الله : أين تريد؟ قال: إنّ الله تعالى أنعمَ على محمّد على بنعمة، فَبُعِثْتُ أُهنيه من الله ومنيّ، فقال: يا جبرئيل إحمِلني معك لعلّ محمداً على يدعو الله لي.

قال: فحملَه، فلمّا دخل جبرئيلُ على النبيّ على النبيّ على وهنّأه من الله وهنّأه منه وأخبرَه بحال فُطرس، فقال رسول الله على النبيّ على

فلمّا أدخلَه أخبرَ فطرسُ النبيَّ على بحالِه، فدعا له النبيُ على وقال له: تَمَسَّحْ بهذا المولود، وَعُدْ إلى مكانِك. قال: فَتَمَسَّحَ فُطرسُ بالحسين على وارتفَع، وقال: يا رسول الله على، أمَا إنّ أمّتك ستقتلُه، وله عليّ مكافأة، أنْ لا يزوره زائرٌ إلّا بلّغتُه عنه، ولا يُسَلِّم عليه مُسلِّمٌ إلّا بلّغتُه سلامَه، ولا يُصليّ عليه مُصلِّ إلّا بلّغتُه عليه صلاتَه، قال: ثمّ ارتفَع».

(جعفر بن محمد بن قولویه، کامل الزیارات: ص ۱٤٠ – ۱٤١)

الرّواية معتبرَة، وفاقاً للرّأي الأوّل للإمام الخوئي حيث قال: «قال صاحبُ الوسائل بعدما ذكرَ شهادة عليّ بن إبراهيم بأنّ روايات تفسيرِه ثابتة ومرويّة عن الثّقات عن الأئمّة عليّه: (وكذلك جعفر بن محمّد بن قولويه، فإنّه صرّح بما هو أبلغ من ذلك في أوّل مزاره)».

أضاف الإمام الخوئي: «أقول: إنّ ما ذكرَه مَتين، فيحكم بوثاقة مَن شَهِدَ عليُّ بن إبراهيم أو جعفرٌ بن محمّد بن قولويه بوثاقتِه، أللّهمّ إلّا أن يبتلي بمعارض». انتهى.

وللحديث عن عدم الإبتلاء بمعارض مجال آخر.

#### فَتَمَسَّحَ فُطرسُ بالحسَين ولا يسلِّم عليه مُسلِّمٌ إلَّا أبلغتُه سلامَه

\_\_\_\_\_ الشيخ الصّدوق في (الأمالي)، (ت: ٣٨١ هجريّة)\_\_

«فلمًا دخل جبرئيل على النبيّ على هنّاًه من الله عزّ وجلّ ومنه، وأخبرَه بحال فُطرس، فقال النبيّ على: قُلْ له: تَمَسَّحْ بهذا المولود، وعُدْ إلى مكانك».

#### قال الشيخ الصدوق عليه الرحمة:

حدّ ثنا أحمد بن محمّد بن يحيى العطّار رحمه الله، قال: حدّ ثنا أبي، عن محمّد بن أحمد بن يحيى بن عمران الأشعري، قال: حدّ ثنا موسى بن عمر، عن عبد الله بن صباح المزني، عن إبراهيم بن شعيب الميثمي، قال: سمعتُ الصّادق أبا عبد الله عليه يقول:

«إنّ الحسينَ بن علي عليهما السلام لمّا وُلِد أمرَ اللهُ عزّ وجلّ جبرئيل أن يهبطَ في ألفٍ من الملائكة فيُهنّئ رسولَ الله عليه من الله ومن جبرئيل.

قال: فهبطَ جبرئيل، فمرَّ على جزيرةٍ في البحر فيها ملَكُ يُقال له: فُطرس، كان من الحَمَلَة، بعثَه اللهُ عزّ وجلّ في شيءٍ فَأَبْطَأَ عليه، فكسَر جناحَه وألقاه في تلك الجزيرة، فعبدَ الله تبارك وتعالى فيها سبعمائة عام حتى وُلِدَ الحسين بن عليّ عليهما السلام، فقال المَلك لجبرئيل: يا جبرئيل، أينَ تريد؟

قال: إنَّ الله عزَّ وجلَّ أنعُمَ على محمّد بنعمة، فبُعِثتُ أُهنَّته من الله ومنيّ، فقال: يا جبرئيل، إحمِلني معك، لعلّ محمّداً على يدعو لي.

قال: فحملَه. قال: فلمّا دخلَ جبرئيل على النبيّ على هنّاً، من الله عزّ وجلّ ومنه، وأخبرَه بحالِ فطرس، فقال النبئ على: قلْ له: تَمسَّحْ بهذا المولود، وَعُدْ إلى مكانك.

قال: فتمسَّحَ فطرسُ بالحسين بن على عليهما السلام وارتفع، فقال:

يا رسولَ الله، أمَا إنّ أمّتَك ستقتلُه، وله عليَّ مكافأة، ألّا يزوره زائرٌ إلّا أبلغتُه عنه، ولا يسلّم عليه مسلّمُ إلّا أبلغتُه صلاتَه، ثمّ ارتفَع».

(الشيخ الصدوق، الأمالي: ص ٢٠٠ - ٢٠١)

\* هذه الرّواية إحدى روايتَي الشيخ الصّدوق، في (الأمالي) حول «فطرس»، وقد نقل المحدّث النّوري في (مستدرك الوسائل: ج ١٠، ص ٤١٠) والسيّد البروجردي في (جامع أحاديث الشيعة: ج ١٢، ص ٤٥٣) رواية ثانية عن (أمالي) الصّدوق، بسند مختلف.

\* ستأتي رواية ثالثة أوردَها الشّيخ الصّدوق في (كمال الدّين وتمام النّعمة) ورد فيها اسمُ الملك «صَلْصَائيل».

ن مارّ

# «فطرس» عتيقُ الحسين، صديقٌ لجَبرئيل ... الْنَمْ كربلاء، وأخبرني بكلِّ مؤمن زائِر

محمّد بن جرير الطّبري (من أعلام القرنين الرّابع والخامس)

«.. كان [فطرس] صديقاً لجبرئيل، فلمّا مضى قال له: أينَ تريد؟ قال له: وُلد للنّبيّ مولودٌ في هذه اللّيلة، فبَعثني اللهُ في ألف ملك لأُهنّئه. قال: إحملنى إليه لعلّه يدعو لي..».

قال الطّبري في (دلائل الإمامة):

حدّثني أبو المفضل محمّد بن عبد الله، قال: حدّثني أبو النّجم بدر بن الطّبرستاني، قال حدّثني أبو جعفر محمّد بن على الشلمغانى، عمّن حدّثه، عن أبي جعفر الله، قال:

«لمّا وُلِد الحسين هِ هبطَ جبرئيلُ في ألفِ ملَكِ مِنتون النبيَّ بولادتِه، وكان ملَكُ يُقال له (فطرس) في جزيرة من جزائر البحر، بعثَه اللهُ في أمرٍ من أمورِه، فَأَبْطاً عليه، فكسَر جناحَه وأزالَه عن مقامِه، وأهبطَه إلى تلك الجزيرة، فمكثَ فيها خمسمائة عام، وكان صديقاً لجبرئيل، فلمّا مضى قال له: أين تريد؟

قال له: وُلِد للنّبيّ مولودٌ في هذه اللّيلة، فبَعثَني اللهُ في ألفِ ملَكٍ لِأُهنَّه.

قال: إحمِلني إليه، لعلّه يدعو لي. فلمّا أدّى جبرئيل الرّسالة ونظرَ النبيُّ إلى فُطرس، قال له:

يا جبرئيل، مَن هذا؟ فأخبرَه بقصّتِه.

فالتفتَ إليه رسولُ الله عَلَيْ فقال:

إمسَحْ جناحَك على المُولود - يعني الحسين هـ فمَسحَ جناحَه فعادَ إلى حالتِه، فلمّا نهضَ قال له النبيّ عهد: إلزَم أرضَ كربلاء، وأخبِرني بكلّ مؤمنٍ رأيتَه زائراً إلى يوم القيامة.

قال: فذلك اللَّك يُسمّى: عتيق الحسين عليه».

(محمّد بن جرير الطبري "الشيعي"، دلائل الامامة: ص ١٨٩)

\* قال المحقّق الطّهراني في (الذريعة): «.. (دلائل الإمامة) ".." لأبي جعفر محمّد بن جرير بن رستم الطّبري الآملي -المازندراني المتأخّر عن محمّد بن جرير الطّبري الكبير - والمعاصر للشيخ الطّوسي (المتوفّى ٤٦٠)، والنّجاشي (المتوفّى ٤٥٠)..».

(آقا بزرك الطّهراني، الذّريعة: ج ٨، ص ٢٤١)

#### «فُطْرُس» من الكَرُوبيّين «ولا يصلّي عند قبره مُصَلِّ إلّا أخبرتَني بذلك..»

الشَّجرى (٣٦٧ - هُءُ؛ مجرية) في (فضل زيارة الحسين الله ) \_

«..قال النّبيُّ ﷺ: إنَّ جبريل أخبرَني بقتلِ ابني هذا، وإنّي سألتُ الله أن يجعلَك خليفتي عندَ قبرِه، فلا يزورُه زائر، ولا يُصلِّي عند قبرِه مُصَلِّ إلّا أخبرتَني بذلك لتأتيه بشارةٌ منّي.. فهو عند قبره إلى يوم القيامة، ولا يزورُه زائرٌ ولا يصلّي عليه أحدٌ إلّا أتاه بذلك».

قال «أبو عبد الله، محمد بن عليّ بن الحسن العلويّ الشّجَري»:

حدّثنا القاضي محمّد بن عبد الله الجعفي، قال: نا [حدّثنا] عليّ بن محمّد العَلوي الحسني، أخبرنا أحمد بن عبد الله القَرشي العامري العسقلاني، قال: نا القاسم بن الحسن الزبيدي، قال حدّثني إسحاق بن إبراهيم الهرّوي، قال حدّثني علي بن محمّد التهيمي، قال: نا عمر بن سليمان عن الأعمش، عن سعيد بن جُبير، قال: «كان ملكٌ من الكرّوبِيِّين يقال له "فطرس" بعثه الله مَبعثاً فأبطاً، وكان يسرحُ مع الملائك، فكسرَ اللهُ جناحَه وطرحَه في جزيرةٍ من جزائر البحر، فلمّا كان صبيحةً وُلِدَ الحسينُ بن عليّ، بعث الله جبريلَ مع ألفٍ من الملائكة إلى النبيّ صلّى الله عليه [وآله] يهنئه بولادة الحسين، فمرّ جبريل بذلك الملك وكان بينهما خِلّة فقال: يا روحَ الله الأمين أين تريد؟ فقال: أريدُ النّبيَّ التّهاميّ، وهبَ اللهُ له مولوداً في هذه اللّلة، لأُهنئه.

فقال له: ألا تحمِلُني معك لعله أن يسأل ربَّه أن يردَّ عليّ جَناحي فأسرح مع الملائكة كما كنتُ أسرح. فحملَه معه، ثمّ أتى النبيّ صلّى الله عليه [وآله] فهنّأه بولادة الحسين ثمّ قال له:

يا محمد، هذا ملَكٌ من الكروبيّين بعثَه الله مَبعثاً فأبطأً فكسرَ الله جناحَه ثمّ طرحَه في جزيرةٍ من جزائر البحر، وهو يسألُك أن تسألَ ربَّك أن يردَّ عليه جناحَه فيسرحَ مع الملائكة كما كان يسرَح. فقام النبيّ صلّى الله عليه [وآله] فصلّى ركعتين ودَعا، والحسين مُلتَفِّ في خرقة، ثمّ قال له: قُم، فامسَح جناحَك على هذا المولود. فقام فَمسَحَ جناحَه، فردَّ الله عليه جناحَه، فنهضَ الملك يسرَح، فقال النبيّ صلّى الله عليه [وآله] وسلّم: أين تريد؟

فقال: أسرحُ مع الملائكة كما كنتُ أسرح. فقال النبيّ عَلَى: إنَّ جبريل أخبرَني بقتلِ ابنِي هذا، وإنّي سألتُ الله أن يجعلَك خليفتي عندَ قبرِه، فلا يزورُه زائر، ولا يُصلِّي عند قبرِه مُصَلِّ إلّا أخبرتَني بذلك، لتأتيه بشارة مني، فهو عند قبرِه إلى يوم القيامة، ولا يزورُه زائرٌ ولا يصلّي عليه أحدٌ إلّا أتاه بذلك».

(محمد بن علي الشّجري، فضل زيارة الحسين عليَّة: ص ٣٥ - ٣٧)

ن مارًا

#### بُعِثَ في أمر فَأَبْطَأ، فكُسر جناحُه إمسَحْ جناحَك على المَولود

الشيخ حسين بن عبد الوهاب (من علماء القرن الخامس)

قال النبيّ مِّ إِلَيْكَة ، لفُطرس علما الله :

«إنّ الله قد شفّعني فيك، فالزّمْ أرضَ كربلاء، وأخبرني بكلّ مَن يأتي الحسين الله والمرا إلى يوم القيامة». ورُوي أنّ ذلك الملك يُسمّى في السماء «عَتيق الحسين الله».

قال الفقيه الكبير، الشّيخ حسين بن عبد الوهاب:

ولمّا وُلِد الحسين هِ هبطَ جبرئيل في ألف ملَك مِهنون النبيّ الله فمرّوا بملَك يُقال له فُطرس في جزيرة من جزائر البحر، بعثَه الله تعالى في أمرٍ فأبطأ فكسر جناحُه، وزيل عن مقامِه فهبطَ إلى تلك الجزيرة، فمكثَ فيها خمسمائة عام، وكان صديقاً لجبرائيل هُ، فلمّا مضى قال له: أينَ تريد؟

قال: وُلِد للنبيِّ عَلَيْكَ إبنٌ في هذه اللّيلة، فبعثني الله في مَن ترى من الملائكة مهنّياً.

فقال: أفلا تحمِلُني معك إليه فلعلّه يدعو آي، ويسأل الله تعالى إقالَتي، فحملَه جبرئيل عليه، فلمّا هناً هو والملائكة، ونظرَ النبيُ عليه ألى فطرس، فقال: يا جبرئيل من هذا من بين الملائكة الهابطين مقصّص الجناح؟ فأخبرَه بقصّته، فالتفت إليه رسولُ الله عليه، وقال له بعد أن دعا له: قُمْ وامسَح بجناحِك على المولود، فمسحَ جناحِه على الحسين في فردَه الله تعالى إلى حالتِه الأولى، فلمّا نهضَ قال له النبيّ عليه: إلى أينَ يا فُطرس؟ قال: إلى مكانى الذي كنتُ فيه.

قال له: إن الله قد شفَّعَني فيك، فالزَم أرضَ كربلاء، وأخبرني بكلّ مَن يأتي الحسينَ الله زائراً إلى يوم القيامة. ورُوي أن ذلك الملك يُسمّى في السماء «عتيق الحسين الله». (الشيخ حسين بن عبد الوهاب، عيون المعجزات: ص ٦٠)

#### المؤكف والكتاب

\* قال الشيخ الطّهراني: «هو الشيخ حسين بن عبد الوهاب، أحدُ الفطاحل من علماء القرن الخامس، كان مشاركاً للشّريفين المرتضى والرّضي في بعض المشائخ كأبي التّحف المصري وأمثاله، وهو والشيخ الطوسي يَرويان عن هارون بن موسى التَّلْعَكْبَري بواسطة واحدة، والمترجَم معوّلٌ عليه في الحديث، وكتابه (عيون المعجزات) من مصادر (بحار الأنوار) للمجلسي، واعتمد عليه السيّد هاشم البحراني في (مدينة المعاجز).

\* (عيون المعجزات) للشيخ حسين بن عبد الوهاب، المعاصر للسيّد المرتضى علَم الهدى. ينقل عنه السيّد هاشم البحراني ومحمّد باقر المجلسي والحاج مولى باقر في (الدّمعة السّاكبة). والموجود عند السيّد حسين الهمداني الأصفهاني في النّجف عليه تملُّك الشيخ الحرّ في [سنة] ١٠٨٧. وهو تتميمٌ لكتاب (تثبيت المعجزات) تصنيف أبي القاسم العَلوي لأنّه كان في معجزات النبيّ على فقط، فتمّمَه بمعجزات البتول الزّهراء والأئمة عليه في فنسبتُه إلى السيّد المرتضى اشتباه.

(آقا بزرك الطّهراني، الذريعة: ج ١٥، ص ٣٨٣)

# المعوض من قب الذائك الماء يت مرزن

#### يا شبيه صاحب فُطْرُس فُطْرُسِيَّة.. فُطْرُسِيَّة

برُواية الشيخ الطوسي\_

\* يوردُ العلماء هذا النّصَّ في سياق معركة الآراء حول توثيق «ابن سنان» أو عدمه، ولكلِّ قائلون به. \* الهدف من عرض هذا النَّص، بيان كيفيّة تعامُل بعض المؤمنين في عصر الإمام الرضا الله ، مع قصّة اللّك فُطرس، وأنّها كانت مضرَب المثل عندَهم.

بعدَ عرض رواية لم يصرَّح فيها باسم الملَك الذي شُفِي ببركة الإمام الحسين هُ ، وعرض عدّة روايات تصرّح باسم «فُطرس»، تجد هنا رواية عن «محمّد بن سنان» خلاصتُها أنّه طلب من الإمام الرضا هُ ، شفاءَ عينيه فحوّلَه إلى الإمام الجواد هُ ، وهو في حوالي «السَّنتَين» من عمره الشّريف، فمنَّ اللهُ تعالى عليه بالشّفاء على يد الإمام الجواد هُ ، فقال ابنُ سنان: «فُطُوسِيّة، فُطُوسِيّة».

\*\*\*

#### \* قال الشيخ الطّوسي عليه الرّحمة:

\* حمدويه، قال: حدّثنا أبو سعيد الآدمي، عن محمّد بن مرزبان، عن محمّد بن سنان، قال:

«شكوتُ إلى الرّضا عَلَيْ وجعَ العين، فأخذَ قرطاساً فكتبَ إلى أبي جعفر عَلَيْ، وهو أقل من نيتي [كذا، ولعلّها: سنتَين. والكلمة مضطربة في المصادر الأخرى]، فدفعَ الكتاب إلى الخادم وأمرَني أن أذهب معه، وقال:

فأتيناه وخادمٌ قد حَمَلَه، ففتحَ الخادمُ الكتاب بين يدَي أبي جعفر عليه.

فجعل أبو جعفر [الإمام الجواد] علي ينظرُ في الكتاب، ويرفعُ رأسَه إلى السّماء، ويقول: ناجٍ، ففعلَ ذلك مراراً، فذهبَ كلُّ وجع في عَيني، وأبصرتُ بصراً لا يُبصرُه أحد.

قال: فقلتُ لأبي جعفر اللهِ: جعلَكَ الله شيخاً على هذه الأمّة، كما جعلَ عيسى ابنَ مريم شيخاً على بني إسرائيل.

#### ثمّ قلت له: يا شبيهَ صاحبِ فُطرُس.

قال: وانصرفت. وقد أمرَني الرّضا ﷺ أن أكتُم، فما زلتُ صحيحَ البصر حتى أذعتُ ما كان من أبي جعفر ﷺ في أمرِ عيني، فعاودَني الوجَع.

قال [الرّاوي محمد بن مرزبان]، قلت لمحمّد بن سنان: ما عنيتَ بقو لك: يا شبيهَ صاحبِ فُطرس؟

فقال: إنّ الله تعالى غضبَ على ملَكٍ من الملائكة يُدعَى فُطْرُس، فدقّ جناحه ورُمِي في جزيرة من جزائر البحر، فلمّا ولد الحسين على بعثَ اللهُ عزّ وجلّ جبريلَ إلى محمّد على ليُهنّئه بولادة

الحسين عليه، وكان جبريل صديقاً لفُطرس فمرّ به وهو في الجزيرة مطروح، فخبّره بولادة الحسين عليه وما أمرَ الله به، فقال له:

هل لك أن أحملَك على جَناحِ من أجنِحتي، وأمضي بك إلى محمّد علي الشفعَ لك؟

فقال فطرس: نعم. فحملَه على جَناحٍ من أجنحتِه حتى أتى به محمّداً على ، فبلَغَه تهنيةَ ربّه تعالى، ثمّ حدّثه بقصّة فطرس، فقال محمّد الله فطرس، فجبر الله فطرس، فقال محمّد الله فطرس، فجبر الله جناحَه وردَّه إلى منزلِه مع الملائكة».

\* ثمّ أورد الشيخ الطّوسي، الرّواية التالية، وهي تلخيصٌ لمّا تقدّم، بطريق آخر:

«ووجدتُ بخطّ جبريل بن أحمد، حدّثني محمّد بن عبد الله بن مهران، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، ومحمّد بن سنان، جميعاً قالا: كنّا بمكّة، وأبو الحسن الرضا على جها، فقلنا له: جُعِلنا فداك، نحن خارجون وأنت مُقِيم، فإنْ رأيتَ أن تكتبَ لنا إلى أبي جعفر على كتاباً نلمّ به، فكتبَ إليه، فقدِمنا فقلنا للموفّق: أخرِجُه إلينا.

قال: فأخرجَه إلينا، وهو في صدر «موفَّق»، فأقبل يقرأه ويطويه وينظر فيه ويتبسّم حتى أتى على آخره -ويطويه من أعلاه وينشرُه من أسفله- قال محمّد بن سنان: فلمّا فرغَ من قراءتِه حرّك رِجلَه، وقال: ناجٍ، ناجٍ، فقال أحمد: ثمّ قال ابنُ سنان عند ذلك: فُطُوسِيّة فُطُوسِيّة».

(الشيخ الطّوسي، اختيار معرفة الرجال: ج ٢، ص ٨٤٩ - بتصرّف يسير؛ والسيّد بحر العلوم، الفوائد الرجاليّة: ج ٣، ص ٢٦٦)

#### \* وينبغى التّنبية على أمور:

\* أنّ الإمام الرّضا كان يعتمدُ مثلَ هذه الطّريقة لتثبيت إمامة الإمام الجواد عليه من بعده، فقد وُلِد الإمام الجواد في مرحلة متأخّرة من عمر الإمام الرّضا عليكا.

\* أنّ الإعجاز في إمامة الإمام الجواد الله في صِغَر سنّه، حقيقة قطعيّة لا يشكُّ فيها أحدٌ من علماء الإسلام، وممّن تحدّث بتفاصيل حول ذلك «إبن حَجَر» في (الصّواعق المُحرقة).

#### العالم، مَن يَكْثُر صوابُه

قال الإمام الحسين الله:

لو أنّ العالِم كلّما قال، أحسنَ وأصاب، لَأُوْشكَ أن يَجنّ من العُجب وأنّما العالم مَن يكثُرُ صوابُه.

(السيّد المرعشي، شرح إحقاق الحقّ: ج ١١، ص ٥٩)

# والشفاء في ترسيه والدعاء مستجاب عن من

#### رواية الشيخ الصّدوق عن الملّك «دَرْدَائيل» «مولى الحسين بن علي، وابن فاطمة»

عن ابن عبّاس أنّ النبيّ على ، قال: «أللّهم بحقّ هذا المولود عليك، لا بل بحقّك عليه وعلى جدّه محمّد وإبراهيم وإسماعيل وإسحاقَ ويعقوب، إنْ كان للحسين بن عليّ [و] ابنِ فاطمة عندك قدْرٌ فارْضَ عن دَرْدائيل..».

روى الشّيخ الصّدوق هذه الرّواية الغريبة جدّاً، في كتابه (كمال الدّين وتمام النّعمة)، وسَندُ الرّواية معتبَر، ويشترك في السّند الرّواة الشّيعة والسُّنّة، فمن الجهل التندُّر على الشّيعة بغرابة لفظ «دَرْدَائيل» كما حصلَ في بعض مواقع الشّبكة الإلكترونية.

قال الشيخ الصّدوق: حدّثنا محمّد بن علي ماجيلويه رضي الله عنه قال: حدّثني عمّي محمّد بن أبي القاسم، عن أحمد بن أبي عبد الله البرقي قال: حدّثني أبو الرّبيع الزّهراني قال: حدّثنا جرير، عن لَيث بن أبي سليم، عن مجاهد قال: قال ابنُ عباس:

«سمعتُ رسولَ الله عَنْكَ يقول:

إِنَّ لله تبارك وتعالى ملكاً يُقال له: "دَرْدَائيل"، كان له ستّة عشر ألف جَناح، ما بين الجَناح إلى الجَناح هواء، والهواءُ كما بين السّماء إلى الأرض، فجعلَ يوماً يقول في نفْسِه: أَفَوْقَ ربِّنا جلَّ جلالُه شيء؟

فَعَلِمَ اللهُ تبارك وتعالى ما قال، فزادَه أجنحةً مثلَها، فصار له اثنان وثلاثون ألف جَناح، ثمّ أوحى الله عزّ وجلّ وجلّ إليه أنْ طِرْ، فطار مقدارَ خمسينَ عاماً فلَم يَنَل رأسَ قائمةٍ من قوائم العِرش، فلمّا علِم اللهُ عزّ وجلّ أتعابَه أوحى إليه:

أيّها المَلك، عُدْ إلى مكانك، فأنا عظيمٌ فوق كلِّ عظيم، وليس فوقي شيء، ولا أُوصَفُ بمكان، فسلبَه اللهُ أجنحته ومقامَه من صفوف الملائكة، فلمّا وُلِدَ الحسين بن علي على وكان مولدُه عشيّة الخميس ليلةَ الجمعة، أوحى الله عزّ وجلّ إلى مالكٍ خازن النّار أنْ أخمِد النّيرانَ على أهلِها لكرامةِ مولودٍ وُلِدَ لمحمّدٍ في دار لمحمّد، وأوحى إلى رضوان خازن الجنان أنْ زَخْرِف الجنان وطيّبها لكرامةِ مولودٍ وُلِدَ لمحمّدٍ في دار الدّنيا، وأوحى الله تبارك وتعالى إلى حور العين أنْ تَزيّن وتَزاوَرنَ لكرامة مولودٍ وُلِدَ لمحمّدٍ في دار الدّنيا، وأوحى الله عزّ وجلّ إلى الملائكة أنْ قوموا صفوفاً بالتسبيح والتحميد والتمجيد والتكبير لكرامةِ مولودٍ وُلِدَ لمحمّدٍ في ألفِ قبيل، ولله عز وجلّ إلى الملائكة على خيول بلْق، مسرّ جة ملجّمة، عليها قبابُ الدّر والياقوت، ومعهم ملائكة يُقال لهم: الرّوحانيون، بأيديهم أطباقٌ من نور، أنْ هنّتوا محمّداً بمولوده، وأخبره يا جبرئيل أنّ قد مسمّية الحسين، وهنته وعزه وقُلْ له: يا محمّد، يقتلُه شِرارُ أُمّتِك على شِرار الدّواب، فويلٌ للقاتل، وويلٌ المسين أنا منه بريء وهو ميّ بريء، لأنّه لا يأتي يوم القيامة أحدٌ إلّا وقاتلُ الحسين هُ أعظمُ جرماً منه، قاتلُ الحسين يدخلُ النّاريوم القيامة مع الذين يزعمون أنّ مع الله إلها آخر، والنّارُ أشوقُ إلى قاتل الحسين من أطاعَ الله إلى الجنّة.

قال: فَبَينا جبرئيل الله عليه عن السماء إلى الأرض إذ مرّ بدردائيل، فقال له دَرْدَائيل: يا جبرئيل ما هذه اللّيلة في السّماء، هل قامت القيامة على أهل الدّنيا؟ قال: لا، ولكنْ وُلِدَ لمحمّدِ مولودٌ في دار الدّنيا، وقد بعثَنى اللهُ عز وجل إليه الأهنئه بمولوده، فقال الملك: يا جبرئيل، بِالَّذَّى خلقَك وخلقَني، إذا هبطتَ إلى محمّدٍ فَأَقْرِئهُ مني السّلام وقُلْ له: بحقِّ هذا المولود عليك، إلَّا ما سألتَ ربَّك أن يرضَى عنيَّ فيردّ على أجنِحتى ومقامى من صفوف الملائكة، فهبط جبرئيل الله على النبي على فهناً ه كما أمره الله عز وجل، وعزاه، فقال له النبي على: تقتلُه أُمّتي؟ فقال له: نعم يا محمّد، فقال النبيّ علله: ما هؤلاء بأُمّتي، أنا بريءٌ منهم، واللهُ عز وجل بريءٌ منهم، قال جبرئيل: وأنا بريءٌ منهم يا محمّد، فدخل النبئ على فاطمة عليها السلام فهنّاًها وعزَّاها، فبَكت فاطمة عليها السلام، وقالت: يا ليتنى لم ألده، قاتل الحسين في النّار، فقال النبي عنه: وأنا أشهدُ بذلك يا فاطمة، ولكنّه لا يُقتَل حتى يكون منه إمام، يكون منه الأئمّة الهادية بعده، ثمّ قال الله والأئمة بعدي: الهادي على، والمهتدي الحسن، والنّاصر الحسين، والمنصور على بن الحسين، والشَّافع محمَّد بن على، والنفَّاع جعفر بن محمد، والأمين موسى بن جعفر، والرّضا على بن موسى، والفعّال محمّد بن على، والمؤتمَن عليّ بن محمّد، والعلّام الحسن بن عليّ، ومَن يُصلِّي خلفَه عيسى بنُ مريم عليه القائم عليه. فَ [لَّا] سَكَتَتِ فاطمة عليه من البكاء أخبرَ جبرئيل الله النبيّ الله بقصة الملك وما أُصِيب به.

\* أورد هذه الرّواية -أيضاًالعلّامة «الحمويني» وهو أحد
أعلام العلماء المسلمين السّنة
-كما وصفه علامة عصره
السيّد هاشم البحراني- في
كتابه (فرائد السّمطين)
بسنده المتصل بالشيخ الصّدوق
عبر عدد من كبار علمائنا منهم
العلّامة الحلّي والشيخ البهائي

\* يرتفعُ استغرابُ أوصاف الملك «دردائيل» بالرّجوع إلى المصادر الإسلاميّة المختلفة التي تبحث في الرّوايات حول عَظَمة خِلْقة «جبرائيل» وغيره من الملائكة اللهادية.

(الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة: ص ٢٨٢)

#### دُرْدَائيل وأخوه رَاحيل

«روى "ابنُ بطّة" من ستّة طُرق، منها أنّه قال: كان النبيّ على بالنّخيلة وحولَه سبعمائة وأربعون رجلاً، فنزلَ جبرئيل على وقال: إنّ الله تعالى آخى بين الملائكة؛ بيني وبين ميكائيل، وبين إسرافيل وبين عزرائيل، وبين دُردائيل وبين رَاحيل، فآخى النبيّ على بين أصحابَه، وآخى علياً من بينهم».

#### إحملوني معكم إلى حبيب الله .. بحقً الحسَين، إغفر لـ «صَلْصَائيل»

اسمُ الملك «صَلْصَائيل» متكرّرٌ في مصادرنا الإسلاميّة على اختلافِ مشاربها، وسيأتي جانبٌ من هذه النّصوص.

وقد وردت عدة روايات تضمّنت اسمَ الملك «صَلْصائيل» -بالإضافة إلى ما تقدّم عن الملك «دَرْدَائيل» - في سرد شبيه جدّاً بقصّة فُطرس.

ما يلي إحدى الرّوايات التي وردّ فيها لفظ «صَلْصائيل».

قال العلّامة المجلسي رحمه الله: في حديث المفضل بطوله الذي يأتي بأسناده في كتاب الغيبة، عن الصّادق

«كان ملك بين [المقربين] يُقال له: "صَلْصَائيل" بعثَه الله في بعث فَأَبْطأ، فسلبَه ريشه ودق جَناحيه، وأسكنه في جزيرة من جزائر البحر إلى ليلة وُلِدَ الحسين عِن فنزلت الملائكة واستأذنت الله في تهنئة جدي رسول الله على، وتهنئة أمير المؤمنين عن وفاطمة عِن أَذِنَ الله هم فنزلوا أفواجاً من العرش ومن سماء [إلى] سماء، فمروا بصَلصائيل وهو مُلقى بالجزيرة.

فلمّا نظروا إليه وقفوا، فقال لهم: يا ملائكة ربّي إلى أينَ تريدون؟ وفِيمَ هبطتُم؟

فقالت له الملائكة: يا صَلصائيل، قد وُلِدَ في هذه اللّيلة أكرمُ مولودٍ ولِد في الدّنيا بعد جدّه رسول الله على وأبيه علي وأمّه فاطمة وأخيه الحسن، [وهو] الحسين في وقد استأذّنا الله في تهنئة حبيبه محمّد على لولده فأذِنَ لنا، فقال صَلصائيل: يا ملائكة الله، إنيّ أسألُكم بالله ربّنا وربّكم، وبحبيبه محمّد على وجهذا المولود، أنْ تحملوني معكم إلى حبيب الله وتسألونه وأسأله أنْ يسأل الله بحقّ هذا المولود الذي وهبه الله له أن يغفر لي خطيئتي، ويجبر كشر جَناحي، ويردّني إلى مقامي مع الملائكة المقربين.

فحملوه وجاؤوا به إلى رسول الله على فهنتؤوه بابنه الحسين الله وقصّوا عليه قصّة الملك، وسألوه مسألة الله والإقسام عليه بحقّ الحسين الله أنْ يغفر له خطيئتَه، ويجبرَ كَسْرَ جناحِه، ويردَّه إلى مقامِه مع الملائكة المقرّبين.

فقام رسول الله على فدخل على فاطمة على فقال لها: ناوليني ابني الحسين، فأخرجته إليه مقموطاً يُناغي جدَّه رسول الله على، فخرجَ به إلى الملائكة فحملَه على بطن كفّه، فهلَّلوا وكبّروا وحمدوا الله تعالى وأثنوا عليه. فتوجَّه به إلى القِبلة نحو السّماء، فقال: أللّهم إنيّ أسألُك بحقّ ابني الحسين أن تغفرَ لِصَلصائيل خطيئتَه، وتجبرَ كسْرَ جَناحِه، وتردَّه إلى مقامِه مع الملائكة المقرّبين، فتقبّل اللهُ تعالى من النبيّ على ما أقسم به عليه، وغفرَ لِصَلصائيل خطيئتَه وجبرَ كسْرَ جَناحه، وردَّه إلى مقامِه مع الملائكة المقرّبين».

(العلّامة المجلسي، بحار الأنوار: جزء ٤٣، صفحة ٥٥٩؛ والشيخ عباس القمّي، الأنوار البهيّة: ص ٩٩)

## لولادعا ؤكم

#### معَ المناجاةِ الشعبانيَّة القلبُ يغدو غيرَ القَلب

\_\_\_\_\_ «شعائر» \_\_\_\_\_

«شهر شعبان هو لتهيئة الفرد والأمّة لضيافة الله تعالى. والعُمدة في هذه التّهيئة هي المناجاة الشعبانيّة». الإمام الخميني ﷺ منتخبات من كتاب (المناجاة الشعبانيّة - علوم الأدب مع الله) للشيخ حسين كوراني، تقدّمها «شعائر» حول المناجاة الوحيدة التي ورد أنّ جميع الأئمّة عليّاً الله كانوا يقرأونها.

تتلخّص خارطة السّفر إلى الله -بالمناجاة الشعبانية - في اليقظة من سُبات العقل، والنّوم المُقيم، ليَكتشف العقل بُعدَه الذي هو الضّلال القريب أو البعيد. فَيَلجأ إلى التّوبة، فالأوبة. يدعو، فيتنبّه إلى الفَرْق بين حقيقة الدُّعاء والجَوْهر. ما كلُّ مَن دَعا دَعا. فيُنادي مُلتَمِساً القَبول، فالإقبال، متدرِّجاً في واقعيَّة مراتبه: محاورة. محاضرة. مسارّة. مناجاة، وهي -المناجاة - ثرى «ناجيته» وما فوق ثريًا: «ناجيتُه».

وما بين الثُّريّا والثَّرى يَطلب المسافر التَّحليق من مَدار اللَّحْظ، إلى مجرَّة «عِزِّ نورك الأبهج» .. «حَتَّى تَخْرِقَ أَبْصَارُ القُلوبِ حُجُّبَ النُّورِ فَتَصِيرَ أَرْواحُنَا مُعَلَّقَةً بِعِزِّ قُدْسِكَ»، مدخلاً -بدوره- إلى نور العزِّ الأبهج لتكتمل دورة العارف.

لا تَكتمِل هذه الدورة بكلِّ مداراتها الأعظم إلَّا بمدارج ما بين شكل الدّعاء «إذا دعوتُك» وبين بَرد القلب بقبول الهارب ثمّ الإقبال عليه، ليرتسم أُفُقُ «ناجيتُك»، تمهيداً للإيقاظ بمحبَّته وتطهير القلب من الغفلة عنه سبحانه، فيكتمل التَّنَصُّل، ويُؤذَن بالطَّلَب الأكبر:

«يا قَرِيباً لا يَبْعُدُ عَنِ الْمُغْتَرِّ بِهِ، وَيا جَواداً لا يَبْخَلُ عَمَّنْ رَجَا ثَواَبَهُ، إلَهي هَبْ لِي قَلْباً يُدُنِيهِ مِنْكَ شَوْقُهُ، وَلِسَاناً يُرفَعُ إلَيْكَ صِدْقُهُ، وَنَظَراً يُقَرِّبُهُ مِنْكَ حَقُّهُ».

القلب -غدا- غَيْر القلب، واللِّسان والنَّظَر من معدن هذا القلب الجديد.

أَصبحَ بالإمكان، ومن المنطقي، طَلَب «الوَلَه بالذِّكر» ليرفع منسوب الذِّكر بإعجاز، فيلحق الدَّاعي بـ «المَثوى الصّالح مِن مَرضاتِك» مدخلاً إلى «كمال الإنقطاع إليك».

من محطّة «كمال الإنقطاع» يَستأنف المُسافِر وَثَباتِه إلى الفردَوْس الأعلى بسفينة أهل كمال الإنقطاع، أهل البيت، وربّ البيت. سفينة الحبّ وهو وسامُ التأهيل للإنقطاع التامّ، فإذا اللّغة غير

كلّ اللّغات: «أبصار القلوب» و«النّظر إليك» و«خَرْق حُجُب النُّور»، و«معدن العَظَمة، واللَّحْظ» و«الصّعْق» وصولاً إلى فرادة إعجاز «فناجيتَه سرّاً»!!

العارِفُ مُسافِرٌ يُغِذُّ السَّير بين محطَّتين: الإنحراف عن الحق، والإنحراف عمّا سوى الحقّ: «وعن سواك منحرفاً، فأكونَ لك عارفاً».

لا سَفَر، ولا وُصول، ولا معرفة، إلَّا بِحِفظ حدود الله تعالى. الأحكام الشرعيّة. في كلّ جزئيٍّ وكُلِّيّ.

\*\*

#### فرادة اهتمام خمينية

أبرز انطباع يخرج به المتابع لنصّ الإمام الخميني فَكَ هو تفاعلُه النّوعي مع المناجاة الشعبانيّة. بل إنّنا إذا أردنا البحث عن مكوّنات اللّهيب الباطني عند الإمام، لوجدنا أنّ المناجاة الشعبانيّة في الطّليعة. ".."

كان فَكَ دائم الإستشهاد ببعض فقراتها، حتى لتجد أنّك أمام فرادة اهتمام خمينية، بالمناجاة الشعبانية.

يتحدّث الإمام عن ضيافة الله تعالى، فيقول:

«عندما تريد أن تذهب إلى ضيافة فإنك تُهيِّئ نفسك، غالباً بشكل آخر من حيث الثياب وغير ذلك، بحيث يختلف وضعك عمّا كان عليه في البيت.

شهر شعبان فرصة لهذه التهيئة والإستعداد للضيافة، بحيث يختلف وضعك عمًا كنتَ عليه.

شهر شعبان هو لتهيئة الفرد والأمّة لضيافة الله تعالى. والعمدة في هذه التهيئة هي المناجاة الشعبانيّة. أنا لم أرّ في الأدعية دعاءً ورد حوله أنَّ جميع الأئمة كانوا يقرؤونه إلّا هذا الدّعاء. المناجاة الشعبانيّة هي لإعدادك وإعداد الجميع وتهيئتهم لضيافة الله تعالى».

إلى أن يقول فَكَتَى : «المناجاة الشعبانيّة [مناجاة] قلّ نظيرُها».

### صاحب الأمر

#### دراسة القضايا المهدويّة من خلال الأدعية والزّيارات

مع وجود الحشد الوافر من الروايات التي تحدّثت عن القضايا المهدويّة، أفلا تكفي لتكون مصدراً هامّاً لها؟ وهل استنفدَت تلك الروايات أغراضَها فلم تعد ثمّة حاجة إلى الرجوع إليها مرّة أخرى؟

أم أنّ هناك دواع أخرى لكي نستفيد — في دراستنا للقضايا المهدوية من الأدعية والزيارات المروية عن المعصومين عليهم السلام؟

في محاض الإجابة عن كلّ تلك الأسئلة الموضوعية التي طُرحت في مقدّمة البحث، والتي تنطلق عفويّاً أمام أوّل قراءة لعنوانه، نقول: إنّه لا تعارض البتّة بين أن نستمرّ بدراستنا للقضايا المهدويّة من خلال الرّوايات المكثّفة ومن جوانبها المختلفة، مع فتح مصدرٍ معرفيً جديد للتعرّف على جوانب أخرى من هذه القضايا العقيديّة المهمّة، في بعدَيها المعرفي النظري والواقعي.

وأمّا السببُ المباشر الذي لفت انتباهنا إلى هذه الانطلاقة الجديدة هو مجموعة أمور:

أَوِّلاً: الكثافة الكمّية لتلك الأدعية والزّيارات التي امتلأت بها المصنّفات المختصّة بها ك (مصباح المتهجّد) للشيخ الطّوسي، و(مصباح الزائر) للسيّد ابن طاوس، و(الجُنّة الواقية) و(البلد الأمين) للشيخ الكفعمي وغيرها.

ثانياً: الكثافة النوعية: فقد تنوّعت تلك الزيارات والأدعية من حيث مهمّاتها، ومن حيث أوقاتِها؛ فهناك الأدعية التي أُمِرَ الموالون بالمواظبة على قراءتها في عصر الغيبة تحت عنوان «عصر الخيرة»، كما أنّ هناك أدعية أُمِرَ المؤمنون أن يدعوا بها لتعجيل فرج الإمام القائم صلوات الله عليه. يُضاف إلى ذلك ما ورد في الزيارات المطلقة المختصّة به عليه القائم وتلك الواردة في «سرداب الغبية».

ثالثاً: ونجد -كذلك- الكثافة الزمانيّة شاخصةً بوضوح أمام أخرى من العالم.

الموالي في قراءاته لتلك الأدعية والزيارات في الأوقات المختلفة: \* فهناك أدعية يوميّة تُقرأ صباحاً، أو بعد صلاة الصبح ك «دعاء العهد الكبير»، و «دعاء العهد الصغير» أو ما يُمكننا أن نسمّيه بـ «دعاء البيعة»، وهناك أدعية أسبوعيّة ك «دعاء النُّدبَة» الذي يُقرأ صبيحة يوم الجمعة، ودعاء زمن الغيبة الذي يُقرأ عصر يوم الجمعة.

\* وهناك أدعية تُقرأ في المواسم؛ كدعاء النّدبة -أيضاً - الذي يُقرأ في الأعياد الأربعة (الفطر، والأضحى، والغدير، ويوم الجمعة)، والدعاء المروي عن «الصّالحين» الذي يُستحب تكرار قراءته في ليلة القدر من شهر رمضان المبارك، وكذلك المواظبة على قراءته في كلّ وقت من أيّام الجمعة، وهو: «أللّهُمّ كُنْ لوَلِيّكَ الحُجّةِ بن الحَسَن، صَلّواتُك عَلَيهِ وَعَلى آبائِه، في هذهِ السّاعة وَفي كُلِّ ساعة، ولييّاً وحَافِظاً وَقائِداً وَناصِراً وَدَليلاً وَعَيناً، حَتّى تُسكِنَهُ أرضك طوعاً وَتُمتّعَهُ فيها طويلاً».

رابعاً: وكذلك نجد الكثافة المكانيّة التي وظفّت قراءة بعض تلك الأدعية والزّيارات في «مسجد الكوفة»، و«مسجد السّهلة»، وهكذا «مسجد جمكران»، بالإضافة إلى المقامات المنسوبة له عليّة في أماكن مختلفة؛ من جملتِها «مقام صاحب الزمان عليّة» في النّجف الأشرف، ومقامه عليّة في الحلّة بالعراق، وفي أماكن

العدد السابع والعشرون العدد السابع العشرون الأعماد 1870 – أمن 1811

خامساً: تفرَّدت تلك الأدعية والزيارات بتركيز اهتمامها على طرح مواضيع حسّاسة في ما يتعلق بالقضايا المهدويّة بشكل عام، أو بشخص الإمام المهديّ عليه، أو بالمُرتَبطين به ؟ مثل أمّه الطّاهرة السيّدة نرجس عليه، وعمّته السيّدة حكيمة عليه، أو نوّابه الأربعة رضي الله عنهم. ولا تفوتنا الإشارة هنا إلى رمزيّة «زيارة آل يس» التي يُزار بها صاحب الأمر عليه، حيث فيها إجابات على كثيرٍ من الاستفهامات المتعلّقة بخصوصيّاته على .

سادساً: لقد صِيغت تلك الأدعية والزيارات بأساليب تفرّدت بها عن غيرها من حيث الأسلوب، وطريقة العرض والطّرح، ويكفى ما في دعاء النُّدبة، ودعاء العهد -الذي حثَّ الإمام الصادق عَلَيْهِ على قراءته صباح كلّ يوم، وبالخصوص المواظبة عليه أربعين صباحاً- من إثارة كامن العاطفة والحماس؛ والدّعوة إلى البكاء الفردي والجماعي، وفي الوقت نفسه حَثُّ الدّاعي على الإعداد والاستعداد لخوض المعركة مع الإمام المهديّ ضدّ أعدائه علما الله علم وشعد الهمم بأساليب بيانيّة تجمع المتناقضات المتضادة ظاهراً؛ من قبيلُ التفجُّع وشكوى الظِّلم والظِّلامات.. مع الدّعوة إلى القوّة والمجابهة والقيام للمعركة والحرب، وهو ما لم نجده في مجموع الأدعية الأخرى المرويّة عنهم عليه الله ".." ونعني بها الأدعيّة التي أكّدت على معاني التوحيد والعبوديّة لله تبارك وتعالى، كـ «دعاء كُميل» المروي عن أمير المؤمنين علطي ، و«دعاء عرَفة» المروي عن الإمام الحسين الشَّاية، ودعاء أبي حمزة المروي عن الإمام زين العابدين علما إلى نجد في بعض تلك الأدعية المهديّة أنّ الإمام المعصوم عليَّة نفسَه يتفاعل مع مضمون الدّعاء بوضوح مُلفت.

مثال ذلك ما في رواية سدير الصّير في التي رواها الشيخ الصّدوق في (كمال الدين)، والشيخ الطوسي في (الغَيبة)، قال سدير: «دَخَلْتُ أَنَا وَالْمُفَضَّلُ بْنُ عُمَرَ وَ أَبُو بَصِيرٍ وَأَبَانُ بْنُ تَغْلِبَ عَلَى مَوْلاَنَا أَبِي عَبْدِ الله جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عِلَيْدٍ، فَرَأَيْنَاهُ جَالِساً عَلَى التُرابِ وَعَلَيْهِ مِسْحٌ خَيْبَريٌ مُطَوَّقٌ بِلَا جَيْبٍ مُقَصَّرُ الْكُمَّيْنِ، وَهُوَ يَبْكِي بُكَاءَ الْوَالِهِ الثَّكْلَى ذَاتَ الْكَبِدِ الْحَرَّى، قَدْ نَالَ الْحُرْنُ مِنْ وَجْنَتَيْهِ وَشَاعَ التَّغَيْرُ فِي عَارِضَيْهِ وَأَبْلَى الدُّمُوعُ مُحْجِرَيْهِ، وَهُو يَقُولُ:

سَيِّدِي غَيْبَتُكَ نَفَتْ رُقَادِي، وَضَيَّقَتْ عَلَيَّ مِهَادِي، وابْتَرَّت مِنِّي رَاحَةً فُوَّادِي.

سَيِّدِي غَيْبَتُكَ أَوْصَلَتْ مُصَابِي بِفَجَائِعِ الْأَبْدِ، وَفَقْدُ الْوَاحِدِ بَعْدَ الْوَاحِدِ بَعْدَ الْوَاحِدِ يُفْنِي الْجَمْعَ وَالْعَدَد، فَمَا أُحِسُّ بِدَمْعَةٍ تَرْقَى مِنْ عَيْنِي وَأَنِينٍ يَفْتُرُ مِنْ صَدْرِي عَنْ دَوَارِجِ الرَّزَايَا وَسَوَالِفِ الْبَلَايَا، إِلَّا مُثْلِّلَ لِعَيْنِي عَنْ عَوَائِرِ (غوابر) أَعْظَمِهَا وَأَفْظَعِهَا، وَتَرَاقِي أَشَدِّهَا مُثُلِّلَ لِعَيْنِي عَنْ عَوَائِرِ (غوابر) أَعْظَمِهَا وَأَفْظَعِهَا، وَتَرَاقِي أَشَدِّهَا وَأَنْكَرِهَا، وَتَوَاقِي أَشَدِّهَا وَأَنْكَرِهَا، وَنَوَائِلَ مَعْجُونَة بِسَخَطِك. وَأَنْكَرِهَا، وَنَوَائِلَ مَعْجُونَة بِسَخَطِك. قَالَ سَدِير: فَاسْتَطَارَتْ عُقُولُنَا وَلَها، وَتَصَدَّعَتْ قُلُوبُنَا جَزَعا قَالَ سَدِير: فَاسْتَطَارَتْ عُقُولُنَا وَلَها، وَتَصَدَّعَتْ قُلُوبُنَا جَزَعا عَنْ ذَلِكَ الْخَطْبِ الْهَائِلِ وَالْحَادِثِ الْغَائِل، وَظَنَنَا أَنَّهُ سمتَ عَنْ ذَلِكَ الْخَطْبِ الْهَائِلِ وَالْحَادِثِ الْعَائِل، وَظَنَنَا أَنَّهُ سمتَ لِمَكْرُوهَةٍ قَارِعَةٍ، [سمتَ لَمَ: أي هينا لهم وجة الكلام والرَأيَ أَوْ حَلَّتْ بِهِ مِنَ الدَّهْرِ بَائِقَةً، فَقُلْنَا:

لَا أَبْكَى الله -يَا ابْنَ خَيْرِ الْوَرَى- عَيْنَيْكَ، مِنْ أَيِّ حَادِثَةٍ تَسْتَنْزِفُ دَمْعَتَكَ وَتَسْتَمْطِرُ عَبْرَتَكَ، وَأَيَّةُ حَالَةٍ حَتَمَتْ عَلَيْكَ هَذَا الْمَأْتَمَ؟ وَمُعْتَكَ وَتَسْتَمْطِرُ عَبْرَتَكَ، وَأَيَّةُ حَالَةٍ حَتَمَتْ عَلَيْكَ هَذَا الْمَأْتَمَ؟ قَالَ فَزَفَرَ الصَّادِقُ عَلَيْكِ ذَفْرَةً انْتَفَخَ مِنْهَا جَوْفُهُ وَاشْتَدَّ مِنْهَا خَوْفُهُ

وَيْحَكُم، إِنِّ نَظَرْتُ فِي كِتَابِ الْجَفْرِ صَبِيحَةَ هَذَا الْيَوْم، وَهُوَ الْكِتَابُ الْمُشْتَمِلُ عَلَى عِلْم الْمَنَايَا وَالْبَلَايَا وَالرَّزَايَا، وَعِلْم مَا كَانَ وَمَا يَكُونُ إِلَى يَوْم الْقِيَامَة، الَّذِي حَصَّ الله تَقَدَّسَ اسْمُهُ بِهِ كَانَ وَمَا يَكُونُ إِلَى يَوْم الْقِيَامَة، الَّذِي حَصَّ الله تَقَدَّسَ اسْمُهُ بِهِ مُحَمَّداً وَالْأَقِمَةُ مِنْ بَعْدِهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمُ السَّلَامُ، وَتَأَمَّلْتُ فِيهِ مَوْ لَهُ وَعَلَيْهِمُ السَّلَامُ، وَتَأَمَّلْتُ فِيهِ مَوْ لَكِ الرَّمَانِ، وَتَولَّدَ الشَّكُوكِ فِي قُلُومِمْ مِنْ طُولِ غَيْبَتِهِ بَعْدِهِ فِي قُلُومِمْ مِنْ طُولِ غَيْبَتِهِ وَارْتِدَادَ أَكْثَرِهِمْ عَنْ دِينِهِمْ، وَخَلْعَهُمْ رِبْقَةَ الْإِسْلَامِ مِنْ أَعْنَاقِهِمُ وَارْتِدَادَ أَكْثَرِهِمْ عَنْ دِينِهِمْ، وَخَلْعَهُمْ رِبْقَةَ الْإِسْلَامِ مِنْ أَعْنَاقِهِمُ وَلَا يَقَالَ الله تَقَدَّسَ ذِكْرُهُ: ﴿ وَكُلُ إِنْسَانٍ أَلْزَمْنَكُ طَكِيرَهُ، فِي عَلْمَ اللَّهِ اللَّهِ تَقَدَّسَ ذِكْرُهُ: ﴿ وَكُلُ إِنْسَانٍ أَلْزَمْنَكُ طَكَيْرَهُم فَى الْمَالَامُ مِنْ أَعْنَاقِهِمُ عَنْ دِينِهِمْ، وَخَلْعَهُمْ رِبْقَةَ الْإِسْلَامِ مِنْ أَعْنَاقِهِمُ عَنْ دِينِهِمْ، وَخَلْعَهُمْ رِبْقَةَ الْإِسْلَامِ مِنْ أَعْنَاقِهِمُ عَنْ دِينِهِمْ، وَخَلْعَهُمْ رِبْقَةَ الْإِسْلَامِ مِنْ أَعْنَاقِهِمُ عَنْ دِينِهِمْ، وَخَلْعَهُمْ وَبُقَةَ الْإِسْلَامِ مِنْ أَعْنَاقِهِمُ عَنْ دِينِهِمْ، وَخَلْعَهُمْ وَبُقَةَ الْإِسْلَامِ مِنْ أَعْنَاقِهِمُ عَنْ دِينِهِمْ، وَخَلْعَهُمْ وَلَامَتَى الرَّقَةُ وَاسْتَوْلَتْ عَلَيْ الْأَحْرَانُ..».

كُلُّ هذه العناوين السّالفة قد ألفّت انتباهنا للدّعوة إلى هذه الانطلاقة الجديدة لدراسة القضايا المهدويّة من خلال ما وردَنا عن المعصومين عليه في أدعيتهم وزياراتهم للإمام المهديّ عليه ونحن في الوقت الذي نؤكّد فيه على ضرورة انبثاق طريق معرفي جديد لدراسة القضايا المهدويّة، ينطلقُ من قالب الأدعية والزيارات له عليه، فإنّنا نؤكّد أيضاً أنّ لتلك الأدعية والزيارات خصوصيّاتها الغيبيّة في الثواب، وقضاء الحاجات، وتحصيل مرضاة الله عزَّ وجلّ، ومرضاة النبيّ الأكرم عليه، ومرضاة الأئمّة مرضاة الله عزاً وجلّ، ومرضاة النبيّ الأكرم عليه، والمراض، كما أنّ لها مواقعها الجليلة والعظيمة في السّير والسّلوك، وتزكية الباطن والترقي في مدارج الكمال، وقطع مراحل السّير إليه تبارك وتعالى.

ن كَاباً موقوراً عالم

#### صلوات ليالي شعبان المخصوصة

\_\_\_\_\_ إعداد: خليل الشيخ علي \_\_\_\_\_

ما يلي، ثبتٌ بصلوات ليالي شعبان المخصوصة، كلٌ منها مرفقة بملخّص عن ثوابها كما ورد في الرّواية عن رسول الله على في في المرّواية عن رسول الله في في في المرّواية عن الله على المرّواية عن الله على الله على المرّواية عن الله على المرّواية عن الله على المرّواية عن الله على المرّواية عن المرّواية

(اللّيلة الأولى) مائة ركعة: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة والتوحيد مرّة، وبعد الصلاة يقرأ الفاتحة خمسين مرّة.

\* يدفع الله تعالى عمّن صلّاها شرّ أهل الأرض وشرّ الشياطين والسّلاطين ".." ويمرّ على الصّراط كالبَرق..

(اللّيلة الثانية) خمسون ركعة: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، والتوحيد والمعوّذتين مرّة مرّة.

\* يأمر الله تعالى الكرام الكاتبين أنْ: لا تكتبوا على عبدي سيَّتُ إلى أن يَحول عليه الحَوْل..

(اللّيلة الثالثة) ركعتان: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، وخمساً وعشرين مرّة التوحيد.

\* فتح الله تعالى له يوم القيامة ثمانية أبواب الجنّة، وأغلقَ عنه سبعة أبواب النّار..

(اللّيلة الرابعة) أربعون ركعة: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، وخمساً وعشرين مرّة التوحيد.

\* كتب الله له بكلّ ركعة ثواب ألف ألف سنة، وبنى له بكلّ سورة ألف ألف مدينة..

(اللّيلة الخامسة) ركعتان: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة وخمسمائة مرّة التوحيد، فإذا سلّم صلّى على النبيّ وآله سبعين مرّة.

\* قضى الله له ألف حاجة من حوائج الدّنيا والآخرة..

(اللّيلة السادسة) أربع ركعات: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، وخمسين مرّة التوحيد.

\* قبض الله روحه على السّعادة ووسّع عليه في قبره، ويخرج من قبره ووجهُه كالقمر..

(اللّيلة السابعة) ركعتان: في الأولى الفاتحة مرّة، ومائة مرّة التوحيد، وفي الثانية الفاتحة مرّة، وآية الكرسي مائة مرّة.

\* استجاب الله تعالى منه دعاءه، وقضى حوائجه، وكتب له كلّ يوم ثواب شهيد، ولا يكون عليه خطيئة.

(اللّيلة الثامنة) ركعتان: في الأولى الفاتحة مرّة وخمس مرّات ﴿ عَامَنَ ٱلرَّسُولُ .. ﴾ البقرة: ٢٨٥-٢٨٦، وخمس عشرة مرّة التوحيد، وفي الثانية الفاتحة مرّة و ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِتْ الْكُرُ .. ﴾

الكهف: ١١٠ مرّة، وخمس عشرة مرّة التوحيد.

\* لو كانت ذنوبه أكثر من زبَد البحر لا يُخرجه الله من الدّنيا إلّا طاهراً..

(اللّيلة التاسعة) أربع ركعات: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، وعشر مرّات (إذا جاء نصر الله والفتح).

\* حرّم الله جسده على النّار البتّة، وأعطاه الله بكلّ آية ثواب اثني عشر شهيداً من شهداء بدر..

(اللّيلة العاشرة) أربع ركعات: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، وآية الكرسي مرّة، وسورة الكوثر ثلاث مرّات.

\* يقول الله لملائكته: اكتبوا له مئة ألف حسنة، وارفعوا له مئة ألف درجة ".." وغفر له ولأبويه..

(اللّيلة الحادية عشرة) ثماني ركعات: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، و(قل يا أيها الكافرون) عشر مرّات.

\* لا يصلّيها إلّا مؤمنٌ مستكمل الإيمان، وأعطاه الله بكلّ ركعة روضة من رياض الجنّة.

(اللَّيلة الثانية عشرة) إثنتا عشرة ركعة: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، و(ألهاكم التكاثر) عشر مرّات.

\* غفر الله تعالى له ذنوب أربعين سنة ".." وله ثواب مَن أدرك ليلة القدر.

(اللّيلة الثالثة عشرة) ركعتان: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، و(التين والزيتون) مرّة.

\* ".." وخرج من ذنوبه كيوم ولدته أمّه، وأعطاه الله براءة من النّار ويرافق محمّداً وإبراهيم عليناً.

(اللّيلة الرابعة عشرة) أربع ركعات: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، والعصر خمس مرّات.

\* كتب الله له ثواب المصلّين من لَدُن آدم إلى يوم القيامة، وبعثه الله تعالى ووجهه أضوأ من الشّمس..

(اللّيلة الخامسة عشرة) أربع ركعات: (بين صلاة المغرب والعشاء) في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، والتوحيد عشر مرّات -وفي رواية إحدى عشرة مرّة- فإذا فرغ قال: يا ربّ اغفر لنا، عشر مرات، يا ربّ تُب علينا، عشر مرات، يا ربّ تُب علينا، عشر

مرات، ويقرأ التوحيد إحدى وعشرين مرّة، ثمّ يقول: سبحان الله الذي يُحيى الموق ويُميت الأحياء وهو على كلّ شيء قدير، عشر مرّات.

\* استجاب الله له وقضى حوائجه في الدّنيا والآخرة، وأعطاه كتابه بيمينه، وكان في حِفظ الله إلى قابل.

(اللّيلة السادسة عشرة) ركعتان: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، وآية الكرسي مرّة، وخمس عشرة مرّة التوحيد.

\* أعطاه الله تعالى ما أعطى محمّداً على نبوَّته، وبنى له في الجنّة الف قصر.

(اللّيلة السابعة عشرة) ركعتان: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، والتوحيد إحدى وسبعين مرّة، وبعد الصلاة يستغفر الله سبعين مرّة.

\* لا يقوم من مقامه حتى يغفر الله له، ولا يكتب عليه خطيئة. (اللّيلة الثامنة عشرة) عشر ركعات: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، والتوحيد خمس مرّات.

\* قضى الله له كلّ حاجة يطلب في تلك اللّيلة ".." وإنْ مات في الحَوْل مات شهيداً.

(اللّيلة التاسعة عشرة) ركعتان: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، ﴿ قُلِ اللّهَ مُرّات. ﴿ قُلِ اللّهَ مَرَات.

\* غفر الله له ذنوبه ما تقدّم منها وما تأخّر ويتقبّل ما يصلّي بعد ذلك، وإن كان له والدان في النّار أخرجهما.

(اللَّيلة العشرون) أربع ركعات: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، و(إذا جاء نصر الله والفتح) خمس عشرة مرّة.

\* لا يخرج من الدّنيا حتى يرى مقعده من الجنّة، ويُحشر مع الكرام البررة.

(اللّيلة الحادية والعشرون) ثماني ركعات: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، والتوحيد والمعوّذتين مرّة مرّة.

\* كتب الله له بعدد نجوم السماء من الحسنات، ويرفع له بعدد ذلك من الدّرجات..

(اللّيلة الثانية والعشرون) ركعتان: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، والجُحد (قل يا أيّها الكافرون) مرّة، والتوحيد خمس عشرة مرّة. \* كتب الله تعالى اسمه في أسماء الصدّيقين، وجاء يوم القيامة في زُمرة المرسلين، وهو في ستر الله تعالى.

(اللّيلة الثالثة والعشرون) ثلاثون ركعة: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، و(إذا زلزلت الأرض) مرّة.

\* ينزع الله تعالى الغلّ والغشّ من قلبه، وهو ممّن شرح اللهُ صدرَه للإسلام..

(اللّيلة الرابعة والعشرون) ركعتان: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، و (إذا جاء نصر الله والفتح) عشر مرّات.

\* أكرمه الله تعالى بالعتق من النّار، والنّجاة من العذاب وعذاب القبر، والحساب اليسير..

(اللّيلة الخامسة والعشرون) عشر ركعات: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، و(ألهاكم التكاثر) مرّة.

\* أعطاه الله تعالى ثواب الآمرين بالمعروف والنّاهين عن المنكر وثواب سبعين نبيّاً.

(اللّيلة السادسة والعشرون) عشر ركعات: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، و ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ .. ﴾ البقرة: ٢٨٥-٢٨٦ عشر مرات. \* عافاه الله تعالى من آفات الدّنيا والآخرة، ويعطيه الله تعالى ستّة أنوار يوم القيامة.

(اللّيلة السابعة والعشرون) ركعتان: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، وسورة (سبّح اسم ربّك الأعلى) عشر مرّات.

\* كتب الله له ألف ألف حسنة، ومحا عنه ألف ألف سيّئة، ورفع له ألف ألف درجة، وتوّجه بتاج من نور.

(اللّيلة الثامنة والعشرون) أربع ركعات: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، والتوحيد والمعوذتين مرّة مرّة.

\* يبعثه الله تعالى من القبر ووجهه كالقمر ليلة البدر، ويدفع الله تعالى عنه أهوال يوم القيامة.

(اللّيلة التاسعة والعشرون) عشر ركعات: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، و(ألهاكم التكاثر) عشر مرّات، والمعوّذتين كلِّ منهما عشر مرّات، والتوحيد عشر مرّات.

\* أعطاه الله تعالى ثواب المجتهدين، وثقًل ميزانه، ويُخفّف عنه الحساب، ويمرّ على الصّراط كالبرق الخاطف.

(اللّيلة الثلاثون) ركعتان: في كلّ ركعة الفاتحة مرّة، وسورة (سبّح اسم ربك الأعلى) عشر مرّات، فإذا فرغ من صلاته صلّى على النبيّ عليه مائة مرّة.

\* ".." لو اجتمع أهل السماوات والأرض على إحصاء ثوابه ما قدروا، وقضى الله تعالى له ألف حاجة.

ملاحظة: الصلوات المذكورة أعلاه، كلّها ثنائيّة، أي يؤتى بتسليم بعد كلّ ركعتين.

بر و في الله قياماً وقعوداً و على جنوبهم

#### أذكارُ شعبان شهرُ الإكثار من الصّلوات على محمّد وآل محمّد

\_ إعداد: عبد الله النابلسي \_

«وهذا شَهْرُ نَبِيًّكَ سَيِّد رُسُلكَ صلواتك عليه وآله؛ شَعْبَانُ الَّذي حَفَفْتَهُ منْكَ بالرَّحْمَة والرِّضْوان، الَّذي كانَ رَسُولُ الله على يَدْأَبُ فِي صيامه وَقيَامه فِي لَياليه وأيَّامه..».

ما يلى، أذكار شهر شعبان من صلوات واستغفار وتهليل.

كان الإمام السجّاد على بن الحسين عليَّك يدعو عند كلّ زوال من أيّام شهر شعبان وفي ليلة النّصف منه، ويُصلّي على النبيّ على جذه الصلوات. يقول:

ٱللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ شَجَرَةِ النُّبُوَّةِ، ومَوْضِع الرِّسَالَةِ ومُخْتَلَفِ المَلائِكَةِ، وَمَعْدِنِ العِلْم، وأهْل بَيْتِ الوَحْي.

أللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ الفُلْكِ الجَارِيَةِ فِي اللَّجَج الغَامِرَةِ، يَأْمَنُ مَنْ رَكِبَها ويَغْرَقُ مَنْ تَرَكَها، الْمُتَقَدِّمُ لَهُم مارِقٌ ۗ والْمَتَأْخِّرُ عَنهُم زَاهِقٌ واللّازِمُ لَهُم لاحِقٌ.

أللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ الكَهْفِ الحَصِينِ وغِيَاثِ المُضطَّرِّ المُسْتَكينِ، ومَلْجَأِ الهَارِبِينَ وعِصْمَةِ المُعْتَصِمِينَ. (وغياث المضطرين والمساكين وملجأ الهاربين ومنجى الخائفين وعصمة

ٱللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ صَلاةً كثيرةً (طيّبة) تكونُ لهُمْ رِضىً، ولِحَقِّ مُحَمَّدٍ وآل مُحَمَّدٍ أداءً وقضاءً بِحَوْلٍ مِنكَ وقُوَّةٍ يا رَتَ العَالَمينَ.

أَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ الطَّيِّينَ الأَبْرار الأخيار (الطّاهرين الأخيار) الَّذينَ أوْجَبْتَ حُقُوقَهُم (حقَّهم) وفَرَضْتَ طاعَتَهُم وولايتَهُم.

أللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ واعْمُرْ قَلْبِي بِطَاعَتِكَ ولا تُخْزِن بِمَعْصِيَتِكَ، وارْزُقْني مُواسَاةَ مَنْ قَتَّرْتَ عَليهِ مِن رِزْقِكَ بِمَا وَشَعْتَ عَلَىَّ مِن فَصْلِكَ ونَشَرْتَ عَلِيَّ مِنْ عَدْلِكَ، وأَحْيِني

وهذا شَهْرُ نَبِيِّكَ سَيِّدِ رُسُلِكَ صلواتك عليه وآله شَعْبَانُ الَّذي حَفَفْتَهُ مِنْكَ بِالرَّحْمَةِ والرِّضْوانِ، الَّذي كانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ (كان رسولك صلواتك عليه وآله) يَدْأَبُ فِي صِيَامِهِ وَقِيَامِهِ فِي لَيالِيهِ وأيَّامِهِ بُخُوعاً لَكَ في إكْرامِهِ وإعْظامِهِ إلى مَحَلِّ حِمِامِهِ،

أللَّهُمَّ فَأعِنَّا على الإِسْتِنانِ بِسُنَّتِهِ فِيهِ ونَيْلِ الشَّفَاعَةِ لَدَيْهِ، أللَّهُمَّ واجْعَلْهُ (فاجعله) لي شَفِيعاً مُشَفَّعاً وطريقاً إليْكَ مَهيعاً واجْعَلني لَهُ مُتَّبِعاً، حتَّى أَلْقَاهُ يَوْمَ القِيامَةِ عنِّي راضِياً وعَنْ ذُنوبي غَاضِياً، (و) قدْ أَوْجَبْتَ لِي مِنْكَ الرَّحْمَةَ والرِّضْوانَ (الكرامة والرضوان) وأنْزَلْتَني دارَ القرار ومَحَلَّ الأخْيار.

#### الصّلاة على محمّد وآل محمّد

يُستحبُّ الإكثار في شهر شعبان من الصَّلاة على محمّد وآله، وقد رُوي عن رسول الله على: «وأكثِروا في شعبان من الصّلاة على نبيِّكم وأهلِه».

#### الإستغفار

\* الإمام الصادق عليه: «مَن قال في كلّ يوم من شعبان سبعين مرة: أستغفر الله الذي لا إله إلَّا هو الحيّ القيّوم الرَّحمن الرَّحيم وأتوب إليه، يُكتب في الأُفُق المبين، قيل: وما الأُفق المبين؟ قال عَلَيْهِ: قاعٌ بين يدَى العرش فيها أنهار تطَّرد [تجري]، فيه من القِدحان عددَ النّجوم».

\* الإمام الرضا عليه: «مَن استغفر في شعبان كلّ يوم سبعين مرّة كان كَمَن استغفر في غيره من الشُّهور سبعين ألف مرّة، قال الراوى: فكيف أقول؟ قال علما في : قُل: أستغفرُ الله وأسألُه التوبة».

#### التهليل

عن رسول الله على: «ومَن قال في شعبان ألف مرّة: لا إلهَ إلَّا الله ولا نعبدُ إلَّا إيَّاه مخلصين له الدِّين ولو كَرهَ المشركون، كتبَ اللهُ له عبادة ألف سنة، ومحا عنه ذنب ألف سنة، ويَخرج من قبره يوم القيامة ووجهُه يتلألأُ مثل القمر ليلة البدر، وكُتِب عند الله صدِّيقاً». ان المسلم فکر وظر میر میراند

#### العقيدةُ المَهدويّة مِن أبرزِ مصاديقِ إجماع الأمّة

\_\_\_\_\_ السيّد جعفر مرتضى العاملي

مَن يراجع كُتُب الحديث والرّواية لدى مختلف الطّوائف الإسلاميّة يخرج بحقيقة لا تَقبل الشكّ، وهي: أنَّ الأحاديث الدّالّة على خروج الإمام المهديّ من آل محمَّد في آخر الزّمان، يملأُ الأرض قسطاً وعدلاً، بعدما مُلئت ظلماً وجَوراً، كثيرة جدّاً، تفوق حدّ الحصر.

النص التالي مختصر من دراسة مطوّلة لسماحة السيّد جعفر مرتضى العاملي، بعنوان: «المهديّة بنظرة جديدة».

يكفي أن نذكر أنَّ السيّد صدر الدين الصّدر في كتابه (المهدي) قد أحصى أربعمائة حديث وردت عن النّبي على من طُرُق أهل السُّنة فقط، بل لقد أحصى الشيخ الكلبايكاني في (مُنتخَب الأثر) أكثر من 370 حديثاً من طُرق الشّيعة وغيرهم تدلّ على ذلك أيضاً، وقد رواها العشرات من الصّحابة والتّابعين، وغيرهم ممَّن اختلفت أعمارُهم، وثقافاتهم، واتّجاهاتهم السّياسيّة، والمذهبيّة وغير ذلك، الأمر الذي لا يمكن معه اجتماعهم واتّفاقهم على افتعال أمرٍ كهذا، ولا سيّما إذا كان هذا الأمر يضرّ بالمصالح السّياسيّة والمذهبيّة للكثيرين منهم.

وعلى كلّ حال، فإنَّ كثيراً من الأحاديث الواردة في هذا الموضوع لها سَنَد صحيح أو حَسَن لدى جميع الفِرَق والمذاهب، ومهما أمكن النقاش في أسانيد كثير منها، فإنَّه يبقى الكثير الطيِّب، الذي لا مجال للنقاش فيه. ولو تجاوزنا ذلك، فإنَّ هذا العدد الهائل من الأحاديث ليس فقط يُعتبر تواتراً مفيداً للقطع، وإنَّما هو تواترات، تجمَّعت وتراكمت، حتى لا تُبقي عذراً لمُعتذر، ولا حيلة لمُتطلِّب حيلة.

ولعلَّ أوّل مَن حاول التّشكيك بأخبار المهدي - في ما أعلم - هو ابن خلدون، المتوفَّ سنة ٨٠٨ للهجرة، وتَبِعه على ذلك بعض مَن راقَ له شذوذ كهذا، مِن أمثال أحمد أمين المصري، وسعد محمّد حسن؛ بتشجيع من علماء الإستشراق الحاقدين على الإسلام، والطّامعين في المسلمين.

وقد ذكر ابن خلدون ثمانية وثلاثين حديثاً عن عدد كبير من الصّحابة، وحاول المناقشة في أسانيدها. وقد فاته أنَّ هذه المناقشات لا تضرُّ ما دام هذا العدد الذي ذكره، هو نفسه، يفوق حدّ التواتر، فضلاً عمَّا ذكره غيره.

#### رأئ الزيدية والمعتزلة

نعم، ربَّما يُنقل عن بعض فِرَق الخوارج، وبعض فِرَق الزيدية، أنّهم لا يعتقدون بالمهديّة. ولكنَّه نقلٌ لا يَعتمد على أساس، ولا على ركن وثيق، لأنّ الظّاهر أنّهم قد استفادوا ذلك من عدم التّصريح بهذا الأمر من قِبَل تلك الفِرَق، لا من التّصريح بعدمه، وإنكاره رأساً، مضافاً إلى أنَّ ما يُنقل عن بعض فِرَق الزيديّة أكثر وهناً.

قال أحمد أمين المصري في (ضحى الإسلام): «..وكنت أنتظر من المعتزلة كشف النقاب عن هذا الضّلال، إلَّا أنِّي مع الأسف لم أعثر على شيء كثير في هذا الباب، ولكنّني أعرف أنَّ الزّيديّة وهم فرع من فروع الشّيعة، الذين تأثَّروا تأثُّراً كبيراً بتعاليم المعتزلة، لأنَّ زيداً رئيسهم تتلمذ لواصل بن عطاء زعيم المعتزلة كانوا يُنكرون المهدي والرَّجعة إنكاراً شديداً. وقد ردّوا في كتبهم الأحاديث والأخبار المتعلقة بذلك».

ونحن بالنِّسبة لِمَا ذكره أحمد أمين، نشير إلى نقطتين:

الأولى: إنَّ ما ذكره عن الزِّيديّة لا رَيْب في بطلانه؛ فإنَّ محمّد بن عبد الله بن الحسن المُدَّعي للمهديّة، وقد قُبل ذلك منه على أوسع نطاق في الأمّة، كان زعيم الزِّيديّة ومقدِّمهم.

كما أنَّ المذهب الكلامي الشّائع في الزّيديّة هو الجاروديّة، وهي أعظمُ فِرقهم، ويقول نشوان الحميري في (الحور العين): «ليس باليمن مِن فِرَق الزّيديّة غير الجاروديّة، وهُم بصنعاء وصعدة وما يليهما».

والجاروديّة يعتقدون بالمهديّة، كما هو معلوم لِمَن راجع كُتُب الفِرَق ومنهم مَن ينتظر محمّد بن عبد الله بن الحسن، ومنهم مَن

ينتظر محمَّد بن القاسم، ومنهم مَن ينتظر يحيى بن عمر. [راجع في ذلك: (الفصل في الملل) لابن حزم، ج ٤: ص ١٧٩، و(الفَرق بين الفِرَق) للبغدادي، ص: ٣١ - ٣٣، وراجع: (الملل والنِّحل) للشهرستاني، ج ١: ص ١٥٩، و(الحور العين) للحميري، ص: ١٥٦ - ١٥٧]

وأمّا غير الجاروديّة، فلم نجد تصريحاً لهم بنفي المهديّة، ومجرّد سكوتهم عن التعرُّض لها لا يدلّ على إنكارهم لها. وعلى كلِّ حال، فإنَّ كلام أحمد أمين هذا لا يمكن أن يصحّ، ولا يصلح للإعتماد عليه في شيء.

ابنُ خلدون هو أوّل من حاول التّشكيك بالأخبار المتواترة في الإمام المهدي هي، وتَبِعه على ذلك بعض من راقَ له شذوذ كهذا، من أمثال أحمد أمين، بتشجيع من علماء الإسلام.

الثّانية: إنّنا نعلم قبول المعتزلة وتسليمهم بالمهديّة، حتى إنَّ أحمد أمين لم يستطع أن يجد منهم أيَّة بادرة، أو أيّ تساؤل حول هذا الموضوع. بل لقد وجدنا أنَّ شيوخهم ورؤساءهم، كعمرو بن عبيد وواصل بن عطاء وغيرهما، كانوا دعاة لمحمَّد بن عبد الله، وهو لا يزال شاباً، وقد جاؤوا ليُحاجُّوا الإمام الصادق في أمره. وكان ادّعاء «المهديّة» له هو الذي يزيد دعوته قوَّة واتِّساعاً، ولم ينسوا بعدُ ادّعاء المهديّة لابن الحنفيّة، وموسى بن طلحة، وعمر بن العزيز وغيرهم؛ نعم، لقد كانوا من أعوان محمَّد وأنصاره، وعرَّضوا أنفسهم للأخطار الجسام في سبيل دعوته. قال القاضي عبد الجبار في (فضل الاعتزال): «فأمّا إبراهيم بن عبد الله، فقد كان في العلم والفضل إلى حدّ، فخرج على أبي جعفر المنصور، والذي معه هم وجوه المعتزلة، فلو لم يكن فيهم وهم خلق إلّا بشير الرّحال مع زهده وعبادته لكفي».

ومعلومٌ أنَّ ثورة إبراهيم كانت امتداداً لثورة أخيه محمد، وبأمر منه، ونصراً له. وكان المنصور يقول: «ما خرجت عليّ المعتزلة حتى مات عمرو بن عبيد».

نعم، وإنَّ قبول المعتزلة لهذا الأمر، بل وتحمُّسهم له، ليدلّ دلالة قاطعة على أنَّ هذا الأمر هو من صميم الإسلام، وأنَّه كان شائعاً ومشهوراً منذ القرن الأوّل، الذي عاش فيه الصّحابة والتّابعون.

وقد بلغ ذلك من القَطْعيّة والوضوح بين العلماء والمفكِّرين حدّاً لم يمكن معه، حتى لهؤلاء الذين كانوا كما يعتبرهم أحمد أمين وغيره عمالقة الفكر والعقل، والذين ناقشوا أدق المسائل، وأعطوا رأيهم فيها بكلّ حرية وقوّة، لم يمكن لهم أن يسجِّلوا ولو تساؤلاً واحداً حتى ولو نادراً حولها، رغم نزعتهم العقليّة القويّة، وإخضاعهم النُّصوص الدّينيّة للمقاييس العقليّة.

بل لقد تجاوزوا ذلك إلى تأييد مُدَّعي المهديّة، وكانوا من الدُّعاة إليه على أعلى مستوى فيهم.

ولا بدَّ من الإشارة أخيراً إلى أنّه لم يكن يسعد الحكَّام والسياسيِّين أن يلتزم النّاس بعقيدة كهذه، ولو كان بوسعهم إنكارها لَبادَروا إليه، لأنّهم إنّما يحكمون الأمّة باسم الدِّين، ولأنَّ إيمان الأمّة بهذه القضيّة:

١ - يُعطى الحقّ في الحكم والسُّلطة لغيرهم.

٢- يُشير بأصابع الإتّهامِ إليهم، على أنّهم غاصِبون ظالمون.

ومِن أبرز أمثلة عجز حكَّام الجَوْر على نفي عقيدة المهدي، الحوار الذي جرى بين معاوية وعبد الله بن عباس: قال معاوية لابن عباس: «وقد زعمتُم أنَّ لكم هاشميّاً، ومهديّاً قائماً، والمهديُّ عيسى بنُ مريم. وهذا الأمر في أيدينا حتى نسلّمه إليه».

فأجابه ابن عباس: «وأمّا قولك أنّا زعمنا إنَّ لنا مَلِكاً مهديّاً، فالزَّعمُ **الَّذِينَ كَفَرُواً أَن** فالزَّعمُ **الَّذِينَ كَفَرُواً أَن** لَا عَلَى: ﴿ زَعَمَ **الَّذِينَ كَفَرُواً أَن** لَنَا مَلِكاً مُعْدَانٍ لَلْهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَرَقِي لَلْبُعَثُنَّ .. ﴾ التغابن: ٧، وكلِّ يشهد إنَّ لنا ملكاً لو لم يبق إلَّا يوم واحد ملَّكه الله فيه».

وهكذا، فإنّنا إذا راجعنا التاريخ الإسلامي بإمعان، فإنّنا نرى أنَّ علماء الأمّة ومفكِّريها، على اختلاف اتّجاهاتهم، وثقافاتهم، ونِحَلهم، ومنهم الفقهاء، والمحدِّثون، والمتكلِّمون، والمؤرِّخون وغيرهم، قد بخعوا لهذا الأمر، وقبلوا به، وإنْ ناقش منهم مُناقش فإنّما يُناقِش في انطباق «المهديّ الموعود» على هذا الشّخص أو ذاك، لا في أصل المهديّة.

وذلك يدلّ على أنَّ هذا الأمر لم يكن عفويّاً، ولا يمكن أن يتصوَّر أن يتَصوَّر أن يتَفق الجميع ابتداءً من عصر الصّحابة والتّابعين على الإعتقاد بأمرٍ غريب عن الإسلام، ودخيل عليه، ولا سيَّما ونحن نرى أنَّ في طليعة المتحمِّسين لهذا الأمر والباذلين دماءهم في سبيله، هم المعتزلة «التقدّميّون»، أصحاب «المذهب العقلي»، والذين يقيسون النّصوص الدّينيّة على عقولهم، ويخضعونها لحكمه، الأمر الذي لا يُبقي مجالاً للشكّ في كون هذه القضيّة قضيّة إسلاميّة، لا مجال للنّقاش ولا للتّشكيك فيها على الإطلاق.

#### الفقيه الشَّيخ حسين النَّوري الطَّبَرسي خاتمةُ المحدِّثين

\_\_\_\_\_ إعداد: أكرم زيدان \_\_\_\_\_

\* وصفَه الإمام الخميني فَكَّ بـ «المولى العالم، الزّاهد العابد، الفقيه المحدّث».

\* أكد المرجع الديني الكبير الآخوند الخراساني أن الحجّة لا تتم للمجتهد إلّا بالرّجوع إلى كتابه (مستدرك الوسائل).

\* شهد له مصنف (مفاتيح الجنان) بأنّه كان شديد العبادة، لم يَفُتْه قيام اللّيل، ولم يدَع دقيقة من عمره تمضي بلا فائدة، بل إمّا بالذّكر وتلاوة الآيات، أو بالصّلاة والنّوافل لمندوبات.

\* هو المجتهد الفقيه الذي ارتقى منبر سيّد الشّهداء هِ وجدّد سُنّة المشي إلى كربلاء بعد أن كادت تندرس. وقفة مع جانب من سيرة الفقيه المحدّث، الميرزا الشيخ حسين النّوري الطّبرسي رضوان الله عليه، المعروف به «خاتمة المحدّثين»، و«ثالث المجلسيّين» لتبحُّره في رواية أحاديث المعصومين، وفي تقصّي صحّة صدورها عنهم على خطى سلفه من أعلام المحدّثين، كالحر العاملي، والعلّامة المجلسي، انتهاء بشيخي المحدّثين؛ الكليني والصّدوق رضوان الله تعالى عليهم أجمعين.

هو حسين بن محمّد تقي النّوري الطّبَرسي. وُلد في في الثامن عشر من شوال سنة ١٢٥٤ للهجرة [ ١٨٣٤ م] في قرية «يالو» إحدى كور طَبَرِستان، وهي محافظة «مازندران» الإيرانيّة، ولذا يلقّب بالطّبَرسي وبالمازندراني.

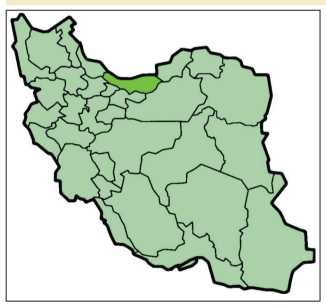
\* والده: الفقيه المجتهد الميرزا محمّد تقي، تتلمذ في كربلاء عند السيّد محمّد المجاهد نجل صاحب (الرّياض)، وله مؤلّفات كثيرة منها كتاب (المدارج في الأصول)، و(دلائل العباد في شرح الإرشاد)، وهو أهمّ ما كتب.

\* من إخوته: الفقيه الميرزا هادي، والفقيه الفيلسوف الميرزا علي، أمّا الشيخ فضل الله النّوري الذي استُشهد إبّان الثورة الدستوريّة في إيران فهو ابن شقيقة شيخنا المترجَم له، وصهرُه على ابنته.

#### نشأته ودراسته وأساتذته

\* نشأ الميرزا النّوري فَكَ يتيماً، فقد توفي والده وله ثمان سنين، لكنّ ذلك لم يَحُل دون أن يبدأ حياته العلميّة منذ نعومة أظفاره، حيث لازم الفقيه الزّاهد المولى محمّد علي المحلّاتي، ثمّ هاجر بهدف الدّراسة إلى النجف سنة ١٢٧٣، وبقي فيها أربع سنوات، ثمّ رجع إلى بلاده وبقي فيها سنة واحدة.

\* في سنة ١٢٧٨ عاد إلى العراق، ولازم الشيخ عبد الحسين الطّهراني الشهير بـ «شيخ العرّاقين»، وكان أوّل مَن أجازه. وفي حياة أستاذه الطّهراني حضر بحث الشيخ مرتضى الأنصاري



محافظة مازندارن (طبرستان) شمال إيران

أشهراً قلائل، إلى أن توفي الشيخ الأنصاري سنة ١٢٨١ للهجرة. \* ومنذ سنة ١٢٨٦ لازم درس السيّد المجدِّد الشيرازي في سامرّاء، حتى توفي السيّد سنة ١٣١٦. يقول المحدِّث النّوري في ذلك: «..ساعدني التقدير إلى المهاجرة إلى النّاحية المقدّسة سرّ مَن رأى لمّا هاجر إليها السيّد السَّند حجّة الإسلام «..» ومجدِّد المذهب في القرن الثالث عشر، المنتهي إليه رئاسة الشيّعة في عصره، «..» الآميرزا محمّد حسن الشيرازي».

\* إلى ذلك عدّ المحدّث النُّوري من شيوخه وأساتذته: الفقيه

ما نر

أن أعسل

الشيخ عبد الرّحيم البروجردي؛ قرأ عليه في طهران في مقتبَل عمره، والفقيه الكبير المولى الشيخ على الخليلي، ومن مشايخ إجازته السيّد مهدي القزويني، وغيرهم.

#### تلامذتُه

تتلمذ على المحدّث النوري مجموعة من العلماء الذين كان لكلً منهم دور وتأثير في مسيرة الفكر الشيعي الإمامي، أبرزُهم: ١ ـ المحدّث الشيخ عباس القمّي، صاحب (الكُنى والألقاب)، و(سفينة البحار)، و(مفاتيح الجنان).

للسيخ آغا بزرك الطهراني، مصنف موسوعة (الذريعة)
 و(نقباء البشر)؛ وفي هذا الأخير ترجمة وافية لأستاذه فُكَيَّكُ.
 الشيخ محمدحسين كاشف الغطاء، مؤلف (أصل الشيعة وأصولها).
 السيّد عبد الحسين شرف الدين، صاحب (المراجعات).

#### شديدُ العِبادة، الضّنينُ بعُمرِه

يقول الشيخ آقا بزرك الطّهراني في (نقباء البشر): «كان الميرزا النّوري أعلى الله مقامه ملتزماً بالوظائف الشرعيّة على الدّوام «..» وكان لا ينام إلّا متطهّراً ولا ينام من اللّيل إلّا قليلاً، ثمّ يستيقظ قبل الفجر بساعتين فيجدّد وضوءه -ولا يستعمل الماء القليل، بل كان لا يتطهر إلّا بالكرّ-، ثمّ يتشرّف قبل الفجر بساعة إلى الحرم المطهّر لأمير المؤمنين عليه، ويقف -صيفاً وشتاءً خلف باب القبلة، فيشتغل بنوافل اللّيل إلى أن يأتي السيّد داود نائب خازن الروضة وبيده مفاتيح الروضة، فيفتح الباب ويدخل شيخنا، وهو أوّلُ داخلٍ لها وقتذاك، وكان يشترُك مع نائب الخازن بإيقاد الشّموع، ثمّ يقف في جانب الرّأس الشريف فيشرع بالزيارة والتهجد إلى أن يطلع الفجر، فيُصلّي الصبح جماعةً مع بعض خواصّه من العبّاد والأوتاد، ويشتغل بالتّعقيب، وقبل شروق الشّمس بقليل يعود إلى داره [حيث يتفرّغ للبحث والتأليف]

أمّا في يوم الجمعة فكان يغيّر منهجَه، ويشتغل بعد الرّجوع من الحَرَم الشّريف بمطالعة بعض كُتُب الذّكر والمصيبة لترتيب ما يقرأه على المنبر بداره، ويخرج من مكتبته بعد الشّمس بساعة إلى مجلسه العامّ «..» ثمّ يرقى المنبر فيقرأ ما رآه في الكُتُب بذلك اليوم، ومع ذلك يحتاط في النّقل بما لم يكن صريحاً في الأخبار الجزميّة، وكان إذا قرأ المصيبة تنحدر دموعه على شيبته. وبعد انقضاء المجلس، يشتغلُ بوظائف الجمعة من التّقليم والحلْق



المجدّد الشيرازى فَكُ يَوْم المصلّين في سامرّاء

وقصّ الشّارب والغُسل والأدعية والآداب والنّوافل وغيرها، وكان لا يكتبُ بعدَ عصر الجمعة -على عادته- بل يتشرَّ ف إلى الحَرَم، ويشتغل بالمأثور إلى الغروب، كانت هذه عادتُه إلى أن انتقل إلى جوار ربّه».

\* وقال المحدّث الشيخ عبّاس القمّي في (الفوائد الرضوية): «..» وكان شديد «.. كان الميزا المحدّث مقبلاً على شأنه «..» وكان شديد العبادة، كثير الزّهادة، لم يَفُتْه صلاة اللّيل والقيام في طاعة ربّه في آناء اللّيل. .. وكان ضنيناً بعُمره بحيث لم يدَع دقيقة من دقائق عمره .. تمضي بلا فائدة .. إمّا بالذّكر وتلاوة الآيات، أو بالصّلاة والنّوافل المندوبات .. كان واعظاً لغيره بأفعاله وأقواله، وداعياً إلى الله بمحاسن أحواله؛ تذكّر بالله تعالى رؤيتُه .. لا يختار من الأعمال المندوبة إلّا أحمز ها وأتعبها».

#### على أعتاب سيّد الشّهداء عليه

كان المحدّث الميرزا النّوري رضوان الله عليه من أبرز مجتهدي عصره، ومن وجوه العلماء، ولا أدلّ على منزلته الرّفيعة -فضلاً عن نتاجه العلمي المتميّز، وشهادات الأعلام بحقّه كما سيأي- ممّا قاله الشيخ الطّهراني في (نقباء البشر) شارحاً جانباً من علاقته بالمجدّد الشيرازي: «كان الميرزا النُّوري من أعاظم أصحاب السيّد المجدّد الشيرازي وقدمائهم وكُبرائهم، وكان يُرجِع إليه مهامً أموره، وعنه يصدرُ الرّأي، وكان من عيون تلامذتِه المعروفين في الآفاق؛ فكانت مراسلاتُ سائر البلاد بتوسُّطه غالباً، وأجوبة الرّسائل تصدر عنه وبقلمه «..»».

يعلّمنا خاتمة المحدّثين -عملاً لا قولاً- أنّ خدمة منبر سيّد الشّهداء صلوات الله عليه من أجَلّ الأعمال التي لا يُوفّق لها إلّا مَن خصّه الله تعالى بكرامةٍ من عنده، فنراه في سيرته يتصدّى بنفسه لارتقاء المنبر الحسيني الشّريف، فلم يتركه للبسطاء وغير

المجتهدين كما هو الشائع سابقاً وحاليّاً غالباً، حتى اعتُر ارتقاء المنبر الحسيني مهنة يتنزّه عنها فضلاء العلماء! بل نجده في كلِّ يوم جمعة -كما تقدم- يرتقي المنبر ويقرأ مصيبة سيّد الشهداء عليَّة.





صورتان قديمتان عن خروج الموالين مشياً إلى كربلاء

بل وفي قراءته للمجلس الحسيني يعلُّم قرّاء المنبر أن لا يقولوا بغير علم، ولا يعتمدوا على محفوظاتهم القديمة فقط، بل عليهم أن يراجعوا المصادر الصّحيحة في نقل ما يقولونه على منبر سيّد الشّهداء عليه كتاباً بالفارسية سمّاه (اللؤلؤ والمرجان در شرط پله اول ودوم روضه خان)، وهو يدور على الشّروط الواجب توفّرُها في خطيب المنبر الحسيني الشريف، وقد طُبع في بيروت تحت عنوان: (اللَّؤلؤ والمرجان في آداب أهل المنبر).

\* هذا، وقد سُجّل للمحدّث النوري فَكَّ إحياؤه لشَعيرة عباديّة ولائيّة كادت أن تَندرس لولا أن قيّض الله تعالى لها من يُحييها ويُلفت إلى عظيم البركات المترتّبة عليها. جاء في الحديث الصّحيح عن أبي عبد الله الصّادق عشِّه: «مَنْ أتى قبر الحسين ماشياً كتب الله له بكلّ خطوة، وبكلّ قدم يرفعُها ويضعُها عِتق رَقَبة من وُلد إسماعيل..». وقد وردت عن أئمة أهل البيت عليه أحاديث كثيرة بهذا المضمون، شارحةً الثواب المذخور لمن خرج من بيتِه مشياً قاصداً زيارة أبي عبد الله الحسين عليه.

قال في (نقباء البشر): «وممّا سنّه شيخنا المحدّث النوري أعلى الله مقامه، في تلك الأعوام زيارة سيّد الشّهداء مشياً على الأقدام، فقد كان ذلك في عصر الشيخ الأنصاري من سُنَن الأخيار وأعظم الشّعائر، لكن تُرك في الأخير وصار من علائم الفقر وخصائص الأدْنين من النّاس، فكان العازم على ذلك يتخفَّى عن النّاس لِما في ذلك من الذلّ والعار. فلمّا رأى شيخنا ضعف هذا الأمر اهتم له والتزمه، فكان في خصوص زيارة عيد الأضحى يكترى بعض الدّواب لحمل الأثقال والأمتعة ويمشى هو وصحبُه «..» ويستريحُ وسط الطّريق لأداء الفريضة وتناول الغذاء في ظلال خيمة يحملها معه. وفي السنة الثّانية والثّالثة زادت رغبة الناس والصّلحاء في الأمر، وذهب ما كان في ذلك من الإهانة والذلّ «..» وفي السنة الأخيرة [قبل وفاته بعام واحد] يعنى زيارة عرفة عام ١٣١٩ للهجرة «..» تشرّفت بخدمة الشّيخ إلى كربلاء ماشياً،

واتَّفق أنَّه عاد بعد تلك الزيارة إلى النَّجف ماشياً أيضاً -بعد أن اعتاد على الرّكوب في العودة- وذلك باستدعاء [أحد الفضلاء]، وذلك لأنّه كان نذر أن يزور النّجف ماشياً ولمّا اتّفقت له ملاقاة شيخنا في كربلاء طلب منه أن يصحبه في العودة، فَفَعل.

#### أقوال العلماء في حقّه

تكتسب أقوال العلماء في حقِّ علَم بعينه أهميّتها من أمرين أساستن:

أُوِّلاً: أَنَّهَا تُسطَّرُ بمعزلٍ عن الودِّ الذي يكنُّه القائلُ بحقِّ العلَّم، فهي بمنأى عن المجاملات و «اللّياقات» والصّياغات الأدبيّة.

ثانياً: أنَّا بمثابة شهاداتِ تستندُ إليها مواقف العلماء المتأخّرين من المشهود له؛ بشخصِه وبنتاجه العلمي.

ما يلي، بضعة نماذج من أبرز الشّهادت في حقّ المحدّث الميرزا النّوري رضوان الله عليه:

١- الإمام الخميني فَاتَثَقُّ في (الأربعون حديثاً): «المولى العالم، الزَّاهد العابد، الفقيه المحدّث الآميرزا [الآ: اختصار الآغا] حسين النوري نور الله مرقدَه الشريف».

 ٢- السيد محسن الأمين في (أعيان الشيعة): «كان عالماً فاضلاً، محدَّثاً متبحرًا في علمَى الحديث والرّجال «..» منقّباً فاحصاً».

٣- السيّد عبد الحسين شرف الدين: «.. أعرفُه بالتقصّي في البحث و التنقب..».

وسيأتي في سياق الحديث عن مؤلّفات الميرزا النّوري شهادة الآخوند الخراساني وغيره من أساطين الحوزة العلميّة بحقّه رحمه الله، فضلاً عن الشّهادات المسهبَة لأبرز تلامذته -كاشف الغطاء، الطّهراني والمحدّث القمّي- التي لم نوردها مراعاةً للاختصار.

#### المؤلفات

أحصى المتتبّعون أكثر من أربعين مؤلّفاً للمحدّث النوري، أشهرُها على الإطلاق (مستدرك الوسائل ومستنبَط المسائل). قال الشيخ الطِّهراني في (نقباء البشر) ما ملخَّصُه: وأهمُّ آثاره هو

(مستدرك الوسائل)، استدرك فيه على كتاب (وسائل الشيعة) للحرّ العاملي. وهذا الكتاب اشتمل على زهاء ثلاثة وعشرين ألف حديث جمَعها من كُتبٍ معتمدة مشتَّتة، مرتّباً لها على ترتيب (الوسائل)؛ وقد ذيَّلها بخاتمة ذات فوائد جليلة لا توجَد في كُتُب الأصحاب، وجعل لها فهرساً تامّاً للأبواب نظير فهرس (الوسائل) الذي سمّاه الحرّب «مَن لا يحضرُه الإمام». ولكنّ مُباشِر الطبع عمل جدولاً من نفسه للفهرست، فصار الفهرس المطبوع ناقصاً.

وبالجملة، لقد حظِي هذا الكتاب بالقبول لدى عامّة الفحول المتأخِّرين مِّن يُقام لآرائهم الوزن الرّاجح؛ فقد اعترفوا جميعاً بتقدّم المؤلّف وتبحُّره ورسوخ قدمِه، وأصبح في الإعتبار كسائر المجاميع الحديثية المتأخِّرة. فقد سمعتُ [الطهراني] شيخنا المولى محمّد كاظم الخراساني صاحب (الكفاية) يُلقى على تلامذته البالغين إلى خمسمائة أو أكثر -بين مجتهدٍ أو قريب من الإجتهاد-بأنَّ الحجّةَ للمجتهد في عصرنا هذا لا تتمّ قبل الرّجوع إلى (المستدرك) والإطّلاع على ما فيه من الأحاديث.

هذا ما قاله بنفسه عندما وصل إلى بحث: «العمل بالعامّ قبل الفحص عن المخصص». وكان بنفسه يلتزم ذلك عملاً، فقد حضرتُ عدّة ليالٍ مجلسَه الخصوصي في داره لبعض خواصّ تلامذته، وذلك للبحث في أجوبة الإستفتاءات، فكان يأمرُهم بالرجوع إلى الكُتُب الحاضرة في ذلك المجلس وهي (الجواهر) و(الوسائل) و(مستدرك الوسائل)، ويأمرُهم بقراءة ما في (المستدرك) من الحديث الذي يكون مَدركاً للفرع المبحوث عنه. وأمّا شيخ الشّريعة الأصفهاني فكان من الغالِين في (المستدرك) ومؤلِّفه، سألتُه ذات يوم -وكنّا نحضرُ بحثَه في الرّجال- عن مصدره في المحاضرات التي يُلقيها علينا، فأجاب: كلّنا عيالٌ على النُّوري، يشير بذلك إلى (المستدرك). وكذا كان شيخنا الأعظم الميرزا محمّد تقى الشيرازي، وغير هؤلاء من الفطاحل مقرٍّ له بالعظمة رحمه الله. انتهى كلام الشيخ الطّهراني

\* وأمّا سببُ تأليف (مستدرك الوسائل)، فهو -كما شرح الشيخ الطّهران - ظَفرُ الميرزا المحدّث بنسخة من كتاب (الجعفريّات) الذي لم يتسنَّ لا للعلّامة المجلسي ولا للحرّ العاملي، و(الجعفريّات) عبارة عن ألف حديثٍ في مختلف أبواب الفقه مرويّة بإسنادٍ واحد؛ عن اسماعيل بن الإمام الكاظم، عن الإمام الصّادق، عن آبائه علِيَّكِيِّ.





صورة صفحة من نسخة حجريّة لكتاب ( مستدرك الوسائل)

وإلى هذا المصدر الفريد في أهمّيته، قيّضَ الله تعالى للمحدّث النوري «مصادر أخرى مصحَّحة معتبرة، ووفَّقه لتأليف (مستدرك الوسائل) عن تلك المصادر كما ذكرَها مع براهين صحّتها واعتبارها في أوّل خاتمة (المستدرك)».

\* ومن سائر مؤلَّفات الميرزا النّوري: (جنّة المأوي) المطبوع ضمن (البحار) / (النّجم الثاقب في أحوال الإمام الغائب عليه)؛ ألَّفه بأمر من المجدّد الشيرازي قدّس سرّه [أنظر: باب «قراءة في كتاب» من هذا العدد] / (دار السلام في ما يتعلّق بالرّؤيا والمنام) / (تحيّة الزائر) استدرَك به على (تحفة الزائر) للعلّامة المجلسي وهو آخر مؤلَّفاته وقد توفيّ قبل إتمامه، فأتمَّه تلميذه المحدّث القمّي حسب رغبة الميرزا النّوري وإرادته / تقريرات بحث أستاذيه الطهراني والشّيرازي / وفي علم الرّجال له: (الحواشي على رجال أبي على)، لم يتمّ / (الحواشي على توضيح المقال) في استدراكِ جمع ممّن فات المصنّف الكني / (مواقع النّجوم) وهو في سلسلة إجازات العلماء من عصره إلى زمن الغَيبة؛ وهو أوَّل ما كَتَب / إلى غير ذلك من المؤلَّفات في الفقه، والسّيرة، والأدعية، وسائر أبواب المعارف الإسلامية

#### الو فاة

تُوفِّي آية الله المحدّث الشيخ حسين النّوري الطّبرسي، ليلة الأربعاء في السابع والعشرين من جمادي الآخرة سنة ١٣٢٠ للهجرة [١٩٠٠ م]، عقب إصابتِه بحُمّى شديدة ومعاناته مع المرض طوال أشهُر، فدُفِن رضوان الله عليه بوصيةٍ منه «بين العِترة والكتاب»؛ [أي بين مرقد الأمير صلوات الله عليه ومكتبة الروضة الحيدريّة التي كانت تُعرف بالخزانة العلويّة وتضمّ نُسخاً كثيرة مخطوطة من المصحف الشّريف]، وموضعُ مرقدِه في الإيوان الثّالث، عن يمين الدَّاخل إلى المقام العلوي الشّريف من باب القبلة، وكان يومُ وفاتِه مشهوداً، جزع فيه سائرُ الطّبقات ولا سيّما العلماء، ورثاه جمعٌ من الشّعراء.

كلميبواء

#### التقارب بين المذاهب الفقهيّة دعوة للوحدة الإسلاميّة

|     |         |      | iii  |  |
|-----|---------|------|------|--|
| *   | a .     |      | محمد |  |
| - / | ہ تے    | الدس | محمد |  |
|     | <i></i> |      |      |  |
|     |         |      |      |  |

لغةً، تدلُّ مادة (قُـرُبَ) على معنى الدنو من الشيء، وعليه، يُرادُ به «التّقريب بين المذاهب الإسلاميّة» -وفقاً للمعنى اللّغوي- محاولة إيجاد تعارف والتقاء، وهذا يشير إلى وجود حالة مفترضة من التّنافر والتّباعد بين هذه المذاهب.

عدوّه.

التّقارب وسيلةٌ لجمع الشمل ورأْب الصدع، من أجل صيانة وحدة الأُمّة. ولا يراد إلغاء أصل الخلاف بين المذاهب، ولا يعني هذا تحبيذاً للاختلاف أو دعوةً إليه، لأنّ الاختلاف في الدراسات الفقهيّة لا يعدّ قدحاً، والفقهاء في اجتهادهم لم يخرجوا على أصول دينهم؛ فقد نهى الله تعالى عن التّفرّق والاختلاف فيها: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَأَلَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَٱخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبِيِّنَكُ . ﴾ آل عمران: ١٠٥ فالنَّهي منصبّ على التَّفرّق في أصل الدّين والتّوحيد، أما الاختلافات الفقهيّة، فهي تدور على الأحكام الظنيّة، ولا علاقة لها بأصل الدّين والتّوحيد.

فالاختلاف من سُنن الاجتماع، ولكنّ الضّرر في أن يفضي بهم إلى القطيعة والعداوة، والخروج على مقتضى الأخوّة التي أثبتَها اللهُ تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيَكُمْ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ الحجرات:١٠.

كذلك لا يعني التّقارب دمج المذاهب بعضها في بعض، أو تغليب مذهبٍ على آخر، فهذا غير ممكن، ولا جدوى منه، لأنّ بقاء المذاهب -في إطار المفهوم الإسلاميّ للاختلاف في الرّأي-من عوامل ازدهار الحياة الفقهية ونموها، وتقديم الكثير من وجهات النَّظر التي ترى فيها الأمَّة سعةً ويسراً في الأخذ والتَّطبيق بما يتلاءم مع ظروف الزمان والمكان.

بناءً على ما تقدّم، فإنّ الغاية من التّقريب بين المذاهب تنحصر في إيجاد تعاون وثيق بينها، وتفاهم عميق، وتقارب يؤكّد صدق النَّوايا، ويعبّر عن الأخوّة الإسلاميّة، لكي لا يكون الخلاف في الرِّأي سبباً للعداء أو البغضاء.

#### خطوات عملية للتقريب

أولاً: إنّ أصول الإسلام التي لا اختلاف عليها بين المسلمين هي: «الإيمان بالله ربّاً، وبمحمّد نبيّاً ورسولاً، وبالقرآن كتاباً،

وبالكعبة قبلةً وبيتاً محجوجاً، وبأركان الإسلام الخمسة المعروفة، وبكلّ ما هو معلوم من الدّين بالضرورة، وبأنّه ليس بعد الإسلام دين، ولا بعد رسوله نبيّ ولا رسول، وبأنّ ما جاء به محمّد حقّ». إنَّ هذه الأصول المجمع عليها بين الأمة تمثِّل جوهر الإسلام أو أساسيّاته، وكلّ من يؤمن بها فهو مسلم، قد انعقدت بينه وبين سائر المسلمين أخوّة في الله ورسوله مهما يكن مذهبه الفقهيّ، وهذه الأخوّة يحرم معها أن يخذل مسلماً، أو يؤذيه، أو ينحاز إلى

وعلى هذا، فإنّ مشاعر التّفرقة الموروثة التي غذّاها الجهل وأعداء الإسلام، ستخفّ حدّتها وتتوارى تدريجيّاً، وستصبح النّفوس مهيّأة للتآلف، ويصبح لصوت التّقريب صدىً طيبٌ في بلاد

ثانياً: إنّ الاختلاف في الفروع يجب أن يدرس دراسةً علميّة لمعرفة أسبابه وملابساته، لأنّه كان مصدر التّعصّب والعداء، وكان حجّة للاتهام بالمروق من الدّين أو الابتداع فيه.

ودراسة الاختلافات الفقهيّة في القضايا الفرعيّة تحقّق غايتها في التّقريب إذا نهضت على هذه الدعائم:

أ - التّسليم بأنّ اجتهادات الفقهاء وآراءهم ليست شرعاً واجب الاتباع، ففهمُهم لنصوص الشريعة يحتمل الصواب والخطأ، وليس لها صفة الثبات والخلود.

ب - للاختلافات الفقهاء في القضايا الفرعية أسباب علميّة، ومعرفتها يقضي عليها بالتّقويم الموضوعيّ دون إفراط أو تفريط. ج - الاقتناع بأنّ الفقهاء لم يتعصبُوا لآرائهم، ولم يدّع واحد منهم أنَّ اجتهاده هو الصواب وحده، ولذا كان كلٌّ منهم يحترم رأي

پاحث إسلامي - مصر

ير \_\_\_وصابا

#### من وصايا الإمام المهدي ﷺ \* ما أُرغِم أنفُ الشيطانَ بشيء مثل الصّلاة .. \* سَجدةُ الشّكر مِن ألزم السُّنن وأوجَبِها

\_\_\_\_\_ إعداد: علي حمّود \_\_\_\_\_

تزخر الكُتب الرّوائية المعتبرة لكبار العلماء -كالشيخ الصدوق، والطّوسي، والحر العاملي، والطبرسي- بالحديث عن «التواقيع الخارجة من الناحية المقدسة»، ويُراد بها النصوص الخطيّة الصادرة عن الإمام المهدي صلوات الله عليه، وفيها إجاباته على أسئلة الموالين، أو دفعٌ لشُبهات عقائدية، أو توجيهاتٌ لعموم المؤمنين، صيانةٌ لهم من أن يصطلمهم الأعداء أو تنزل بهم اللّأواء، والإصطلام هو الإستئصال، واللّأواء الشدّة.

ما يلي، مختارات من التواقيع المباركة، منتخَبة من (كمال الدين) للشيخ الصدوق، و(الغَيبة) للشيخ الطوسي، و(الاحتجاج) للشيخ الطبرسي رضوان الله عليهم.

روى الشيخ الصدوق قُرُّنَ في (كمال الدين) نصَّ توقيع خرج من جانب الإمام المهدي صلوات الله عليه إلى محمّد بن إبراهيم بن مهزيار بعد أن راود هذا الأخير الشكُّ - في شأن الإمامة - عقبَ شهادة الإمام العسكري عَنْ ، وممّا جاء في هذا التوقيع المبارك:

".." أما سمعتُم الله عز وجل يقول: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا الله عُوا الله عَز وجل يقول: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا الله عُوا الله عَز وجل يقول: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا الله عَوْ وجل الله عَوْ الله عَوْ وجل هل أمرَ إلا بما هو كائن إلى يوم القيامة؟ أولم تروا أن الله عز وجل جعل لكم معاقل تأوون إليها، وأعلاماً تهتدون بها من لدُن آدم عليه، كلّما غاب علم بدا علم، وإذا أفل نجمٌ طلع نجم، فلما قبضه عليه، كلّما غاب علم بدا علم، وإذا أفل نجمٌ طلع نجم، فلما قبضه الله إليه ظننتم أن الله عز وجل قد قطع السبب بينه وبين خلقه. كلّا! ما كان ذلك ولا يكون حتى تقوم السّاعة، ويظهر أمرُ الله عز وجل وهم كارهون ".." فإنّ الله عز وجل لا يُخلي الأرض من عروب عقد قبة ..».

#### أجوبة المسائل

وفي (كمال الدين): «عن إسحاق بن يعقوب قال: سألتُ محمد بن عثمان العمري رضي النه الشفراء الأربعة] أن يوصل لي كتاباً قد سألتُ فيه عن مسائل أشكَلتْ عليّ، فوردَ التوقيع بخطّ مو لانا صاحب الزمان عليه: «.. فاعلم أنّه ليس بين الله عزّ وجلّ وبين أحد قرابة، ومَن أنكرَني فليس منيّ، وسبيلُه سبيلُ ابن نوح ".." وما آتانا الله خيرٌ ممّا آتاكم، وأمّا الفُقاع فشربُه حرام ".." وما آتانا الله خيرٌ ممّا آتاكم، وأمّا

ظهورُ الفرج فإنّه إلى الله وكذب الوقّاتون، وأمّا قولُ مَن زعم أنّ الحسين لم يُقتَل فكفرٌ وتكذيبٌ وضلال، وأمّا الحوادث الواقعة فارجِعوا فيها إلى رواة حديثنا، فإنّهم حُجّتي عليكم وأنا حجّة الله ".."

وأمّا المتلبّسون بأموالنا فمن استحلّ منها شيئاً فأكلَه فإنّما يأكلُ النيران ".." وأمّا ندامةُ قوم شكّوا في دين الله على ما وصلونا به فقد أقَلْنا من استقال فلا حاجةً إلى صِلةِ الشاكّين.

وأمّا علّهُ ما وقع من الغيبة فإنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ يَكَأَيُّهُا اللّهِ عَنْ وجلّ يقول: ﴿ يَكَأَيُّهُا اللّهِ عَامُوا لَا تَسْعَلُوا عَنَ أَشْيَاءَ إِن تُبَدّ لَكُمْ تَسُوْكُمْ .. المائدة:١٠١، إنّه لم يكن أحدٌ من آبائي إلّا وقد وقعت في عُنقيه بيعةٌ لطاغية زمانيه، وإني أخرجُ حين أخرجُ ولا بيعة لأحدٍ من الطّواغيت في عُنقي. وأمّا وجه الانتفاع بي في غيبتي، فكالانتفاع بالشّمس إذا غيّبها عن الأبصار السّحاب، وإني لأمانٌ لأهل الأرض كما أنّ النجوم أمانٌ لأهل السّماء، فأغلِقوا أبوابَ السّوال عمّا لا يعنيكم، ولا تتكلّفوا عِلَم ما قد كُفيتم، وأكثروا الدّعاء بتعجيل الفرج، فإنّ ذلك فرَجُكم..».

#### ليس كمثلِه شيء

روى الشيخ الطوسي رضوان الله عليه في كتاب (الغَيبة) أنّه اختلف جماعةً من الشيعة في أنّ الله عزّ وجلّ فوّض إلى الأئمة عليه أن يخلقوا ويرزقوا، فقال قوم: هذا محالٌ لا يجوز على الله تعالى أن لا تجوز نِسبتُه إلى الله تعالى الأنّ الأجسام لا يقدر على الله تعالى أن الأجسام لا يقدر على

خلقها غيرُ الله عزّ وجلّ، وقال آخرون: بل اللهُ أقدر الأئمةَ على ذلك، وفوّضَ إليهم؛ فخلقوا ورزَقوا. وتنازعوا في ذلك نزاعاً شديداً، فقال قائل: ما بالكم لا ترجعون إلى أبي جعفر محمّد بن عثمان، فتسألوه عن ذلك ليُوضحَ لكم الحقّ فيه، فإنّه الطريق إلى صاحب الأمر، فرضِيت الجماعةُ بأبي جعفر وسلّمت وأجابت إلى قوله، فكتبوا المسألة وأنفذوها إليه، فخرج إليهم من جهتِه توقيعُ نسختِه صلوات الله عليه:

«إنّ الله تعالى هو الذي خلق الأجسام وقَسَّمَ الأرزاق، لأنّه ليس بجسم ولا حالٌ في جسم، ليس كمثلِه شيء وهو السّميع البصير، وأمّا الأَنمّةُ عِلَيْهِ فإنّهم يسألون الله تعالى فيَخلُق، ويسألونه فيرزُق، إيجاباً لمسألتِهم وإعظاماً لحقّهم».

#### من عبد الله المرابط في سبيله

أورد الشيخ الطبرسي في (الاحتجاج) نصّ توقيعين مباركين خرجا من الناحية المقدسة إلى الشيخ المفيد فَلَكَن :

الأوّل: في أيّام بقِيت من صفر سنة عشر وأربعمائة، وفيه:

«..نحن وإنْ كنّا ثاوين بمكاننا النّائي عن مساكن الظّالمين حسب الذي أرانا الله من الصّلاح لنا ولشيعتِنا المؤمنين في ذلك، ما دامت دولة الدّنيا للفاسقين، فإنّا نُحيط علماً بأنبائكم، ولا يعزُبُ عنّا شيءٌ من أخبارِكم، ومعرفتُنا بالزّلل الذي أصابكم، مذ جنحَ كثيرٌ منكم إلى ما كان السّلفُ الصالحُ عنه شاسعاً، ونبذوا العهدَ المأخوذ منهم وراء ظهورِهم كأنّهم لا يعلمون.

إنّا غيرُ مهملين لمراعاتِكم، ولا ناسينَ لِذكرِكم، ولو لا ذلك لنزلَ بكم اللَّأُواء [الشدّة]، واصطلمكم [استأصلكم] الأعداء، فاتقوا الله جلّ جلاله، وظاهرونا على انتياشكم [إنقاذكم] من فتنةٍ قد أنافتْ عليكم، يهلك فيها من حمّ أجله، ويُحمى عنها مَن أدرك أمله ".." فأيُعمل كلُّ امرئٍ منكم بما يقرب به من محبّتنا، وليتجنّب ما يُدنيه من كراهيّتنا وسَخَطِنا، فإنّ أمرنا بغتةٌ فَجأة، حين لا تنفعُه توبة، ولا يُنجيه من عقابنا ندمٌ على حُوبة [إثم]..».

الثاني: يوم الخميس، الثالث والعشرين من ذي الحجّة، سنة اثني عشرة وأربعمائة، وفيه:

«من عبد الله المرابط في سبيله إلى مُلهم الحق ودليله:

".." والعاقبةُ لجميل صنع الله سبحانه تكون حميدةً لهم [المؤمنين]، ما اجتنبوا المنهيّ عنه من الذنوب. ونحن نعهدُ إليك أيها الوليُّ المخلِصُ المجاهدُ فينا الظّالمين، أيّدك اللهُ بنصره الذي أيّد به

السلف من أوليائنا الصّالحين، أنّه من اتّقى ربّه من إخوانك في الدّين، وأَخرجَ ما عليه إلى مُستحِقه، كان آمناً من الفتنة المُبطلة، ومِحنِها المُظلمة المُضلّة، ومَن بخل منهم بما أعاره الله من نعمتِه على مَن أمره بِصلتِه، فإنّه يكون خاسراً بذلك لأُولاه وآخرته. ولو أنّ أشياعنا وفقهم الله لطاعتِه، على اجتماع من القلوب في الوفاء بالعهدِ عليهم، لَما تأخّر عنهم اليُمنُ بلقائنا، ولتَعَجّلت لهم السّعادةُ بمشاهدتِنا، على حقّ المعرفةِ وصدقِها منهم بنا، فما يحبسنا عنهم إلّا ما يتصلُ بنا ممّا نكرهُه، ولا نُؤيْرُه منهم..».

#### وفي ابنة رسول الله عَنْكَ لِي أسوةٌ حسنة

في (الغيبة) للشيخ الطوسي ذكر كتاب خرج من الناحية المقدسة لجماعة من الشيعة فيهم ابن أبي غانم القزويني، وممّا جاء فيه: «.. فاتقوا الله وسلّموا لنا وردوا الأمر إلينا، فعلينا الإصدار كما كان منا الإيراد ".." واجعلوا قصدكم إلينا بالمودة على السنة الواضحة، فقد نصحت والله شاهد علي وعليكم، ولولا ما عندنا من محبّة صلاحِكم ورحمتِكم والإشفاق عليكم لكنّا عن مخاطبتِكم في شُغل ".." وفي إبنة رسول الله على وعليها لي أسوة حسنة، وسيرد الجاهل رداء عمله، وسيعلم الكافر لمن عُقى الدار».

#### أحاديث مروية عنه علسَلَيْد

ما يلي، مجموعة من الأحاديث المنسوبة للإمام المهدي صلوات الله عليه منتخبة من مصادر متعددة:

ما أُرغِم أنفُ الشيطان بشيءٍ مثل الصّلاة، فصلّها وأرغِم أنفَ الشّيطان.

- سَجدةُ الشّكر مِن أَلزم السُّنن وأوجَبها.
- إنّ فضل الدّعاء والتسبيح بعد الفرائض على الدّعاء بعقيب النّوافل، كفضل الفرائض على النّوافل.
- ملعونٌ ملعونٌ من أخر [صلاة] العشاء إلى أن تشتبك النّجوم.
   ملعونٌ ملعونٌ من أخر الغداة [صلاة الصبح] إلى أن تنقضي النّجوم.
  - \* أكثِروا الدعاء بتعجيل الفرج، فإن ذلك فرَجُكم.
- \* . . أقدار الله عز وجل لا تُغالب، وإرادتُه لا تُرَدُّ، وتوفيقُهُ لا يُسبَق.
  - \* أنا خاتمُ الأوصياء، وبي يدفعُ اللهُ البلاءَ عن أهلي وشِيعتي.
    - قُلُوبُنا أوعيةٌ لمشيئةِ الله، فإذا شاءَ شِئنا.
    - أنا وجميع آبائي... عبيدُ اللهِ عزّ وجلّ.

#### أَنْتَ جُنْدِيُّ الإِمامِ المُنْتَظَرِ عِلَيْ \*

| <br>لشيخ حسين كوراني | 1 |
|----------------------|---|
| سيح حسايل عوراسي     | ' |

السَّلامُ عَلَيْكُمْ أَيُّها السَّادَةُ الأَعِزَّاءُ الـمُجاهِدونَ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُه.

أَيُّها العَزيزُ الـمُجاهِدُ: أَنْتَ جُنْدِيٌّ عِنْدَ مَنْ؟

أَنْتَ جُنْدِيٌّ عِنْدَ الإمام صاحِبِ العَصْرِ وَالزَّمانِ عَلَّا.

عَلاقَتُكَ بِمَنْ هُمْ دونَهُ مِنْ أَجْلِ العَلاقَةِ بِهِ ﷺ، وَعَلاقَتُكَ بِهِ مِنْ أَجْلِ العَلَاقَةِ بِأَهْلِ البَيْتِ ﷺ، وَبِالتّالي مِنْ أَجْلِ رَسولِ اللهِ ﷺ، وَعَلاقَةِ بِاللهِ عَزَّ وَجَلَّ.

أَيُّها المُوَحِّدُ المُحَمَّدِيِّ! أَنْتَ جُنْدِيٌّ قائِدِ رَكْبِ التَّوْحيدِ: الإِمامِ المُنْتَظَر.

أَيُّها العَزيزُ: هَلْ تُفَكِّرُ بِقائِدِكَ بِاسْتِمْرار؟

هَلْ تَعْلَمُ أَنَّهُ يَراك؟

هَلْ تُطيعُهُ أَمْ أَنَّكَ تُخالِفُهُ؟

هَلْ أَنْتَ جُنْدِيٌّ مُنْضَبِطٌ جادٌ، أَمْ أَنَّكَ - لا سَمَحَ الله- جُنْدِيٌّ مُشاغِب؟

إِمامُكَ يَراك أَيُّها العَزيز، فَهُوَ عَلى مُعَسْكُرهِ حَريص، لا يُريدُكَ مُشاغِباً فيه.

إِمامُكَ يُحِبُّك، يُريدُ لَكَ الخَيْر، يُريدُ لَكَ رِضُوانَ اللهِ تَعالى، فَكُنْ عِنْدَ حُسْنِ ظَنِّه، وَاحْذَرْ أَنْ يَراكَ حَيْثُ لا يُريدُ لَكَ أَنْ تَكون.

«يَرِى النَّاسَ وَلا يَرَوْنَهُ»: أَلَيْسَ مِنَ الطَّبيعِيِّ أَنَّهُ -أَرْواحُنا فِداه- يَزورُ مُعَسْكَرَه؟

تُرى لَوْ أَنَّهُ رَآكَ ذاتَ مَرَّةٍ وَأَنْتَ -لا سَمَحَ الله- تَتَمَرَّدُ عَلى مَسْؤُولِكَ، فَهَلْ تَعْلَمُ أَنَّ تَمَرُّدَكَ عَلى مَسْؤُولِكَ تَمَرُّدٌ عَلى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ؟ الإِمامِ صاحِبِ العَصْرِ وَالزَّمان؟ وبِالتّالي تَمَرُّدٌ عَلى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ؟

لَوْ أَنَّ الإِمامَ رَآكَ وَأَنْتَ تُكَرِّرُ تَمَرُّ دَك، وَأَنْتَ مُصِّرٌ عَلى هَذا التَّمَرُّد، أَلا تَسْقُطُ مِنْ عَيْنِ الإِمام؟

لَوْ أَنَّ الإِمامَ رَآك، أَيُّها العَزيز، وَأَنْتَ تُؤَخِّرُ صَلاتَكَ عَنْ أَوَّلِ وَقْتِها؟

<sup>\*</sup> من فقرات برنامج كان يقدم عن عمليات المقاومة الإسلامية في إذاعة النور

لَوْ أَنَّ الإِمامَ رَآكَ وَسَمِعَكَ وَأَنْتَ تَجْرَحُ بِلِسانِكَ أَخاً مِنْ إِخْوَتِك؟

لَوْ أَنَّ الإِمامَ رَآك، وَرَأَى قَلْبَكَ مُظْلِماً لِأَنَّهُ غافِلٌ عَنْ ذِكْرِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ، أَلا يَقولُ الإِمام: أَنا لا أُريدُ في مُعَسْكَري مِثْلَ هَذا؟

تارَةً تَكُونُ الغَفْلَةُ طارِئَةً، وطَوْراً تَكُونُ قَراراً بِالإِعْراضِ وَالغَفْلَة.

عِنْدَما تَكُونُ الغَفْلَةُ طارِئَة، وَيَراكَ الإِمامُ عِلَيْهِ، فَيَرى قَلْبَكَ مُظْلِماً فَمِنَ الطَّبيعِيِّ أَنْ يَدْعُوَ لَكَ، وَلَكِنْ عِنْدَما تُصَمِّمُ عَلَى أَنْ تَبْقى غافِلاً رُغْمَ الـمُحاوَلاتِ الـمُتَالِيَة، فَإِنَّ الوَضْعَ مُخْتَلِفٌ تَماماً، وَالخَطَرَ مُقيم.

أَيُّها العَزيز: إِنْ تَفَقَّدَ القائِدُ الإِمامُ الـمُنْتَظَرُ مَواقِعَ جَيْشِهِ، فَإِيَّاكَ أَنْ يَراكَ مُتَلَبِّساً بِحَرام، في مَكانٍ هُوَ مِنْ أَشْرَفِ الأَمْكِنَةِ.

أَنْتَ فِي مَسْجِد، أَنْتِ فِي المُصَلِّي وَالمِحْرابِ.

بَلْ أَنْتَ حَيْثُ تَفَجَّرَ دَمُ الشَّهادَةِ دَعواتٍ حَمْراءَ لاهِبَة، وَمُناجاةَ مُحِبِّينَ بِقاني الدَّم، وَفَيْضِ الرّوحِ شَوْقاً إِلَى لِقاءِ اللهِ تَعالى.

في الرِّواياتِ، وَفي بَعْضِ ما نَظَمَهُ الفُقَهاءُ كَالسَّيِّد بَحْرِ العُلومِ: لَمْ يُبنَ مَسْجِدٌ إِلَّا في مَكانٍ سَقَطَتْ فيهِ قَطَراتٌ مِنْ دَمِ شَهيد!!

مَواقِعُ الجهادِ مُقَدَّسَة، وَأَنْتَ فِي ما يُبنى لِأَجْلِهِ المَسْجِد، يَنْبَغي أَنْ تَحْرِصَ أَنْ تَكُونَ عَلى طَهارَة بِاسْتِمْرار، وَأَنْ تَعْرِفَ كَيْفَ تَتَعامَل مَعَ إِخْوانِك، وَكَيْفَ تَتَعَبَّد وَتَتَهَجَّد وَتُوَاد فِي الله، لِيَسْتَقِرَّ هُناكَ حَيْثُ لا مَطْمَعَ لِلْقاعِدين -المُنظَرين وَغَيْرَ المُنظَرين-: ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقَنْدِمٍ ﴾ القمر: ٥٥. وهُو مَقْعَدٌ مَنِ اسْتَقَرَ فيهِ فِي الدُّنْيا كَانَ فيهِ فِي الآخِرَة، وَلا مُنْطَلَقَ إِلَيْهِ كَالجَبْهَةِ وَمَواقِعِ الجهاد! وَالبَدْءَ البَدْءَ أَيُّها الجَبيبُ بِاسْتِحْضارِ أَنَّ وَلِيَّ اللهِ تَعالى وَقائِدَ رَكُبِ التَّوْحيدِ بِإِذْنِهِ عَزَّ وَجَلَّ، الإِمامَ المَهْدِيَّ عَلَيْهِ يَراكَ بِاسْتِمْرار، فَأَنْتَ جُنْدِيٍّ عِنْدَه!

سَلِ اللهَ تَعالَى أَنْ يَرْضَى عَنْكَ دائِماً، وَيُرْضِجٍ اللهَ عَنْكَ، وَيُرْضِجٍ إِمامَكَ عَنْك، وَلا تَنْسَ مِنْ دُعائِكَ سِقْطَ الـمَتاع. وَالحَمْدُ للهِ خَيْرِ السّاتِرين، وَرَبِّ العالَمين.

ن الله وثما ئون مليان من من الرام ال

#### «..وقد وسَمنا المدرسة بالجعفريّة»

#### رسالة من السيّد شرف الدّين إلى السيّد المرعشي

\_اعداد: «شعائر» \_\_\_

الوثيقة المدرجة في هذا الباب هي صورة -من صفحتين- لرسالة جوابيّة مؤرّخة في الرّابع عشر من شعبان سنة ١٣٥٩ هجريّة [أيلول ١٩٤٠ م]، بعث بها المقدّس السيّد عبد الحسين شرف الدين العاملي (كان مقيماً في مدينة صور) إلى آية الله السيّد شهاب الدين المرعشي النّجفي النّجفي (كان مقيماً في قمّ المقدّسة).

وردت صورة الرّسالة في كتاب (نامه هاى ناموران) الذي يوثّق لرسائل الشخصيّات الدّينيّة والأدبيّة والسياسيّة إلى آية الله المرعشي النجفي طوال ما يزيد على سبعين عاماً، أعدّها وبوّبها نجله السيّد محمود.

ويبدو من متن الرّسالة أنّ السيّد المرعشي -مؤسّس المكتبة المعروفة باسمِه في مدينة قم-كان بعث في رسالة سابقة يطلب من السيّد شرف الدّين موافاته بمجموعة من مؤلّفاته ومصنّفاته.

وفي القسم الأخير من الرّسالة، يُفصّل السيّد شرف الدّين الحديث [لم نُدرجه مراعاةً للاختصار] على كتابه (أبو هريرة)، والذي يبدو أنّه فرغ من تأليفه قريباً من ذلك التاريخ.

ale ale ale

#### وممّا جاء فيها:

#### بسم الله تعالى

جُعلت فداءك شهاب الدين على من اعتدى عليه، ونوره الساطع لمن اهتدى إليه، حجّة الإسلام وحسنة الليّالي والأيام. ".."

تشرّفنا بكتابكم الأخير حافلاً بعطفِكم

ولُطفِكم آهِلاً بما أنتم أهلُه من الإحسان والحنان. ".."

أمّا (بُغية الرّاغبين) فلم يتيسر لنا طبعها لغلاء الورق في بلادنا بسبب هذه الحروب [الحرب العالمية الثانية]، وسنرُسل للخدمة من (المراجعات) و(أجوبة جار الله) و(الفصول المهمّة) ما طلبتم عند أوّل أزمِنة التمكّن، حيث أنّ البريد في هذه الأيّام لا يتقبّل الكُتُب. أمّا كتاب (شرف الأسباط) وكتاب (تذييل سلك الدُرر) فسأطلبهما من دمشق الشام وأقدّمهما بعون الله إليكم.

#### المدرسة الجعفرية

ووفَّقَنا الله تعالى لإنشاء مدرسة تضمن تعليم أربعمائة ناشئ من أيتام آل محمّد مَّ اللَّيْكَ مِجَاناً، فها هي كصرح عظيم بغُرفها الواسعة، وجامعِها الرَّحب، وناديها الفخم الذي يسع ألف نسمة تجتمع فيه يوم الغدير، ويوم عاشوراء، ويوم مولد النبيّ سَّأَعْلِينَا ومواليد الأئمّة عِلِينَا ، وفي كلّ يوم جمعة، وعند كلّ مقتضى للإجتماع، وقد وسَمنا المدرسة بالجعفريّة وأضفنا النادي والجامع إلى الإمام الصادق علسًا لله، وتمكنّا ولله الحمد من أخذ قطعة أرض من الحكومة أمام هذا الصرح المشيد لا تقلّ مساحتها عن عشرة آلاف متر مربّع، [حصلنا] عليها بمعونة الله تعالى بعد محاكمات كانت بيني وبين ماليّة الحكومة، كُتب لنا فيها النّصر بعد سَنتين من المحاكمة والحمد لله. ".."

۱۳۰۹/شعبان/۱۲

عبد الحسين شرف الدين

دمنا رالتي وكشرالعفرون الحاشيد أو وقد عن ادا الرجب في شكر النعر من المعنى ومن ادا الرجب في شكر النعر من المده و تنظيم النعر المده و تنظيم المن النعر في المده و النظام المنطب المن في المده و النظام المنطب المنافع المنطب المنافع المنطب المنافع المنطب المنافع المنطب الم

جعلت فداو شهابلین علین علین عدی اید دنده ارسطی المجتمد ایر جزار میم وسند الیالی داری با این خرق الشرف خاند میماند اور دین علید

والقربين البر والقيان الباكات النامية الزائبة تغدو مندى وتروع على الحدي

امههای نامو ران / ۲۱

۲۲ / نامه های تامه ران

بعندين الآن مؤلف في تزييف حديث البخاري وللم تدامدنا الشرفير بالنوس والتأيير لكن التقية الوجية وضت علينا استعال كحكمة في هذا التأليف وقد رأينا ان من لكرة ان يكون هذا التأليف كترحة للي وي وان يكون اسمه ما ويخ اليهمرة وجعلناه ذا فصول الاولى في سروس الناني في الرقبل إلى الثالث في من المعم ومن صحبت الرابع في المرعل عهداللي عن أنحا من في حالم عالم على المنت التاسع في ود و معد العامر في الرويد العامر من فضا لله الا وي رفي كمير عديد المناف شرفي كيعنية حديثه فأوددنا في هذالعصل ربعين حديثاً ما رؤه عندالبخاري وسم لاتبرك لاباعلى غلها فطاعتر وسناعتر وتعكمناني كاحديث بما يوجد إلعام والتدوية بكاليقدال بقنطخهم مهاكا نعنيدا واستطوناني هذاالعصواحاء يت اخروا أتخابا منهفذالتسيل عن فيرالي هرمة تم عاتب البغاري وسائم على سفا في الهيذالد يندين موترغوبان لداريت في فضّل اهزائيت غوجاً معنّر نشراً إلى البيمة عذيها كَدَيثُ الله ير ونحوما جهل من عنصيمة « الفحر الثاند نعتر من صوالكما ب في دَكرالنا قريض بيهرية في كنَّا عَلى طلسرم الصحابة والتابعين الرابع شرفي لعنذار اليطريُّ عر مي حريب من كيفيدته ما زالتو قالموصا بدر كهرسيط دوه و ليخته المواجهة و الميتر المعارض المعام المواجهة و المواجهة وداء والايوس وغيرا وزالعلم ما يناء نام الكرهنداليهي فضد ولهرسترسي أشطالها وقاعلة الويونيا العدارات سه ومحدث وهولمسؤول أن يوفيذا كما يرنسون أخالها الوجهم الكريم زارا جواله والمواجهة دو هند المنظم المراحد الرحميات المسترات الموادي المنظمة المراحة المسترات الموادية المسترات المنظمة المراحد الم المنظمة المنظمة المنظمة المسترات المنظمة المنظ 109 he : 18.

# حَوْلِر ثَقَافِيِّنَ



الإسلامُ الأصيل في مواجهة المزيّف

كنزٌ من تحت العرش

«النّجمُ الثّاقب» للمحدّث الطبرسي

الجمعة الأخيرة من شعبان

علمُ الرّجال

حكم ولغة . تاريخ وبلدان . شعر

إصدارات: عربيّة . أجنبيّة . دوريات

الإمام الخامنئي دام ظلّه

إعداد: «شعائر»

قراءة: سلام ياسين

من دروس «المركز الإسلامي»

«شعائر»

إعداد: جمال برو

ياسر حمادة

#### الإمام الخامنئي:

#### الثورة الإسلاميّة تمثّل الإسلام الأصيل إسلام المستضعفين، البديل للإسلام الأميركي

يرى الإمام السيّد عليّ الخامنئي دام ظلّه، أنّ مشكلة المستكبرين في الغرب، مع إيران الإسلاميّة، تكمنُ في رفضهم الإسلام المحمّديّ الأصيلَ الذي يخاصمُ الظّالم ويكون للمظلوم عوناً، ويفترق عن الإسلام الشكليّ الذي يقتصر على الظّواهر، ويكون آلةً بيد الحكّام وحرباً على الشّعوب.

ما يلي، مقتطف ممّا ورد في كتاب (الغزو الثقافي) الذي وثّق أقوال الإمام الخامنئي حفظه الله في هذا الباب.

يكمنُ سرُّ نهوض الإسلام في هذا العصر، ويقظة عامّة المسلمين، في ولادة الجمهوريّة الإسلاميّة الإيرانيّة من رحِم الثّورة.

لقد أينَعت شجرةُ الإسلام الطيّبة مرّةً أُخرى، في أرض ثابتةٍ مباركة، غذّاها الإسلامُ المحمّديُّ الأصيل، ورَوَتْها القدرة الإيمانيّة للقائد الإمام الخميني قدّس سرّه والشعب.

لقد حافظ كيان الجمهوريّة الإسلاميّة على ثباتِه واستقامتِه، فلم تنّلُ منه دسائسُ الشّياطين وسورات غضبِهم وأحابيلهم، بل ظلّ عزيزاً مقتدراً رغم مؤامراتهم، ومضى وضّاءً أمام العالم، ثابتاً على الدّعوة إلى الإسلام باستقامة وصلابة.

#### إسلامُ المستضعفين مقابل الجبّارين

إنّ للإسلام الأصيل طبيعةً جذّابة، يستقطب إليه القلوب السويّة الخالية من الضّغينة والبُغض. وهذا الإسلام هو الذي طرحتُه ثورتُنا وإمامُنا أمام العالم للمرّة الثانية، وعرضاه للقلوب المتطلّعة. فلا مكان في مدرسة الثورة -التي أرسى إمامنا الخميني دعائمهاللإسلام السفيانيّ والمروانيّ [للإسلام المزيف] الإسلام الشكليّ الذي يقتصر على الظّواهر.. الإسلام الذي يكون في خدمة المال والقوّة؛ وبكلمة: الإسلام الذي يكون آلةً بيد السلطات وحرباً على الشعوب. لقد قضت مدرسةُ الثورة على ذلك النوع من «الإسلام» ليحلّ محلّه الإسلام الذي يخاصمُ الظّالم ويكون للمظلوم عوناً، الإسلام الذي يكون حرباً ضدَّ الفراعنة والطواغيت... وبكلمة: الإسلام الذي يصعقُ الطّغاة والجبّارين ويُشيد أركانَ حكومة المستضعفين.

#### «إسلام الكتاب والسنّة» في إيران

حلَّ إسلامُ الكتاب والسنة في الثورة الإسلاميّة بدلاً من إسلام الخرافة والبدعة.. وصار إسلامُ الجهاد والشهادة بديلاً لإسلام القعود والاستكانة والذلّ.. وأخذ إسلامُ التعقّل والتعبّد محلّه بدلاً من إسلام الجهل والتلفيق الالتقاطي.. وأضحى إسلام الدنيا والآخرة بديلاً لإسلام عبادة الدنيا وإسلام الرهبانيّة والاعتزال.. وأمسى إسلامُ العلم والمعرفة مكانَ إسلام التحجّر والغفلة.. وإسلام الدين والسياسة بديلاً لإسلام التحلّل واللامبالاة.. واستبدل إسلامُ المقاومة والعمل بإسلام الجمود والياس.. وأخذ إسلامُ الفرد والمجتمع مكانه بدلاً من الإسلام الشكلي الذي لا روحَ فيه. وصار الإسلام الذي ينقذ المحرومين بديلاً للإسلام الذي ينقذ المحرومين بديلاً للإسلام الذي كان آلةً بيد القوى الكبرى.. وبكلمة: أصبح الإسلام المحمديّ الأصيل، المتمثّل في الثورة الإسلاميّة، بديلاً للإسلام الأميركي.

إنّ استعادة الإسلام بهذه التركيبة وبهذا التكوين، وبمثل هذه الجديّة، كان سبباً لحالة الغضب الجنونيّ الشامل لأولئك الذين كانوا يتمنّون زوال الإسلام، ليس في إيران وحدها، بل في جميع البلدان الإسلاميّة.. أو لأولئك الذين لا يريدون للإسلام إلّا أن يكون اسماً فقط، دون محتوى، ووسيلةً لاستحماق الناس واستغفالهم.

لذلك كله، لم يتوان أولئك عن تضييع أيّ فرصة للهجوم على الجمهوريّة الإسلاميّة ومركز حركة العالم الإسلامي -إيران- وإلحاق الضرر بها، والتآمر عليها، منذ أوّل يوم انتصرت فيه الثورة الإسلاميّة حتّى يومنا هذا.

#### البسملة

عن الإمام الصادق عليه: «لا تدع [قول] بسم الله الرّحمن الرّحيم، وإنْ كان بعده (الكافي، الكليني)

#### مراعاةُ الحشمَة

عن الإمام الكاظم عليه: «لا تذهب الحشمة بينَك وبينَ أخيك، أبق منها! فإنّ ذهابها ذهابُ (الكافي، الكليني) الحَباء».

#### فضائلُ العلم

عن أبي بصير قال: سمعتُ أبا عبد الله الصّادق عليه يقول: كان أمير المؤمنين الله يقول: يا طالبَ العِلم، إنّ العلم ذو فضائل كثيرة: فرأسه التواضع، وعينه البراءةُ من الحَسَد، ".." وقلبُه حُسنُ النّيّة ".." ويدُه الرّحمة، ورجْلُه زيارةُ العلماء ".." وحِكمتُه الوَرع ".." وذخيرتُه اجتناك الذّنوب "..." ورفيقُه محبّةُ الأخيار.

(الكافي، الكليني)

#### كنزٌ من تحت العرش

عن أبي ذرِّ، قال:

أوصاني خليلي رسول الله عليه بسبع: أمرني بحبِّ المساكين والدُّنوّ منهم، وأمرني أن أنظر إلى مَن هو دوني ولا أنظر إلى مَن هو فوقي، وأمرنى أن لا أسأل أحداً شيئاً، وأمرنى

وأمرني أن أقول الحقّ وإن كان مرّاً، وأمرني أن لا أخاف في الله لومة لائم، وأمرني أن أُكثِر من لا حول

ولا قوّة إلّا بالله، فإنهنّ من كنز تحت العرش.

(الطبقات، ابن سعد)

#### سُنّة إسلاميّة حسنة

ينقل أحد تلامذة الشيخ بهجت فَكَّ : كان الشيخ يوصينا دائماً أن لا ندع السُّنن تُنسى، وتحلّ العرفيّات أو البدع محلّها.

فقد قال لنا ذات يوم: كان آية الله الحاج الشيخ مرتضى الطالقاني (من

أساتذة الاخلاق وجهابذة العلماء في النجف الأشرف) مدعوّاً إلى الإفطار مع عدد من العلماء، ومن جملتهم المرحوم آية الله الخوئي. وعندما حضر الطّعام وجلس الجميع حول المائدة، قال الشيخ الحاج مرتضى الطالقاني: لا يوجد ملح على المائدة، ولم يمدّ يده إلى الطعام.

ومع أنَّ المسافة بين مكان المائدة ومكان إعداد الطِّعام كانت كبيرة -يبدو أنَّ الطعام كان يأتي من بيت آخر- لم يمدُّ الشيخ الطَّالقاني يده إلى الطعام حتى جاؤوا بالملح، ولم يمدِّ الآخرون أيديهم أيضاً احتراماً للشيخ.

وبعد رفع المائدة، وعندما أوشك الجميع على المغادرة، خاطب السيّد الخوي الشيخ الطالقاني قائلاً: يا سماحة الشيخ، إنْ كنتَ مقيداً بهذه السُّنّة إلى هذا الحدّ.. فمن الأفضل أن تحمل معك قليلاً من الملح حتى لا ينتظرك الآخرون كما حصل. حينها، أخرج الشيخ الطالقاني كيساً صغيراً من الملح من جيبه، وقال: كنتُ أحمل الملح معي، ولكنِّي أردت أن أُنبِّه إلى ضرورة العمل بهذه السُّنّة الحَسنة.

#### حقّ الصّدقة

أن أصِلَ الرَّحم وإن أدبرَتْ، «وأمّا حقُّ الصّدَقة: فأنْ تعلمَ أنّها ذخرُك عند ربّك، ووديعتُك التي لا تحتاج إلى الإشهاد، فإذا علمتَ ذلك كنتَ بما استودعتَه سرّاً، أوثق بما استودعتَه علانية، وكنت جديراً أن تكون أسر رتَ إليه أمراً أعلنته، وكان الأمر بينك وبينه فيها سرّاً على كلّ حال، ولم تستظهر عليه في ما استودعته منها بإشهاد الأسماع والأبصار عليه بها، كأنَّها أوثقُ في نفسك، لا كأنَّك لا تثق به في تأدية وديعتِك إليك. ثمّ لم تمتنّ بها على أحدٍ لأنّها لك، فإذا امتننتَ لم تأمن أن تكون بها على تهجين [التّقبيح والتّحقير] حالك منها إلى مَن مننتَ بها عليه، لأنَّ في ذلك دليلاً على أنّك لم ترد نفسك بها، ولو أردتَ نفسك بها لم تمتنّ بها على أحد، ولا قوّة إلَّا بالله..».

(من رسالة الحقوق، الإمام زين العابدين عالطُّلا)

#### النَّجِمُ الثَّاقب في أحوال الإمام الحجّة الغائب

قراءة: سلام ياسين

الكتاب: النَّجم الثاقب في أحوال الإمام الحجَّة الغائب. (مجلَّدان) المؤلِّف: المحدّث الشيخ حسين النّوري الطّبرسي. (١٢٥٤ - ١٣٢٠ هجريّة) تحقيق: السيّد ياسين الموسوي.

الناشر: «لسان الصدق»، قم المقدّسة ٢٠٠٧.

من أبرز نفائس المكتبة المهدويّة، لمؤلّفه خاتم المحدّثين، الشيخ حسين النّوري الطبَرسي عُكر صاحب المؤلّفات القيّمة، وأبرزُها (مستدرك الوسائل)، كتبَه [النّجم الثّاقب] بالفارسيّة في ثلاثة أشهر، وذلك بطلبٍ من أستاذه المرجع المجدّد السيّد محمّد حسن الشير ازى فَرَر أيّام إقامته في سامر اء، بعد تشييده للحوزة العلميّة

يقول تلميذ المؤلِّف، الشيخ آغا بزرك الطّهراني في كتابه (الذّريعة إلى تصانيف الشيعة): «(النّجم الثّاقب في أحوال الإمام الغائب) لشيخِنا الميرزا حسين النّوري صاحب (مستدرك الوسائل)، فارسى، في غَيبة الإمام الثاني عشر عليه، كتبَه في ثلاثة أشهر بأمرِ سيّدنا الشيرازي مرتباً على اثني عشر باباً. أشار في أوّله إلى أسماء جملةٍ من كُتب الغَيبة، ثمّ أورد فهرس مطالب الكتاب».

ويروي المؤلِّف في مقدّمة الكتاب كيف أنَّ المجدّد الشيرازي كان قد طلب منه أوّلاً ترجمة كتاب (كمال الدّين وتمام النّعمة) للشيخ الصدوق رحمه الله من العربيّة إلى الفارسية، ولمّا أشار الميرزا النّوري إلى وجود ترجمةٍ للكتاب، أوكلَ إليه السيّد حينئذٍ مهمّة تأليف كتابٍ جديدٍ حول الإمام المهدي المنتظَر عليه، فتهيّب شيخُنا المؤلِّف الأمر، وعرضَ على السيّد -عوض ذلك- أن يقوم بطباعة ما في المجلّد الثالث عشر [الطّبعة القديمة، وهو الجز ٥٣ من الطّبعة الحديثة] من كتاب (بحار الأنوار) المخصّص لقصص مَن تشرّ فوا بلقاء الإمام عليه في زمن الغَيبة، وأن يُضيف إليها قصصاً كان قد جمعَها في الموضوع ذاته، ضمن مؤلَّفٍ سمَّاه: (جنَّة المأوى في من فاز بلقاء الحجّة عليه في الغَيبة الكبرى)، فوافقه السيّد على ذلك مشترطاً إضافة مطالبَ أُخرى ترتبط بالإمام عليه.

يقول الشيخ الطبَرسي: «..فارتضي [السيد] هذا الرّأي، ولكنّه | يُلخّص محقّق الكتاب، السيّد ياسين الموسوي، عملَه فيه بالتّالي:



قال: لا تقتصِر على ذلك، بل ضُمّ إليها شمّة من حالاته

عليه، ولو بنحو الإيجاز والاختصار.

فأقدمتُ على القيام بهذه الخدمة حسبَ أمره المُطاع مع نهاية اليأس من نفسي وحالي، ولم أجدْ وسيلةً إلّا التوسّل بحقّ مجاورتي للقباب العالية لحرم العسكريّين عليها وطلبت المدد من تلك الأبواب العالبة.

وقد تمكّنتُ -بحمد الله، وببركة محلِّ البركات الإلهيّة، وفي أقلِّ مدّة- من القيام بهذه الخدمة، فشكرتُ الله جلَّ ثناؤه، وسمّيت هذه الرّسالة الجليلة بـ (النّجم الثاقب في أحوال الإمام الغائب

ومن ثمّ فقد حظِي الكتاب برضا أستاذه الشيرازي مُثِيٌّ، وكتب عليه تقريظاً نصُّه: «قد كُتب هذا الكتاب بحمد الله تعالى وتأييده وحُسن توفيقِه، وببركات إمام العصر وليّ الله وحجّتِه في أرضه وبلاده، وخليفتِه على خلقِه وعبادِه، عليه وعلى آبائه البَرَرة الكرام أفضل الصلاة والسلام، بنهاية القوّة، وحُسن التّرتيب، وجودة التّهذيب، وإنّ لا أعرف كتاباً كُتِب في هذا الباب بهذا الحُسن، ويلزم على جميع المتديّنين الرّجوع إليه لدفع الشُّبُهات وتصحيح العقيدة، ليصلوا إنْ شاء الله تعالى ببريق أنوار هدايته إلى منزل الإيقان والإيمان، ومحلِّ الأمن والأمان.

جعل الله تعالى عزّ اسمُه كلَّ مَن له يدُّ في أمر الخير هذا من أنصارِه

#### خطوات التحقيق

١ \_ ترجمةُ الكتاب من اللّغة الفارسيّة إلى اللّغة العربية.

٢ \_ إرجاع النص العربي [الروايات، والمقتطفات من الأقوال،..] إلى أصلِه من مصادره.

٣ - تحقيق النّصوص ومقابلتها مع عدّة مصادر للتّثبُّت منها.

٤ ـ كتابة ترجمة وافية لحياة المؤلّف وجعلِها في مقدّمة الكتاب.
 أنظر: باب «أعلام» من هذا العدد]

٥ ـ التّعليق على الموارد التي رأى من المناسب التّعليق عليها
 وتوضيحها.

قال المجدّد الشيرازي في «النجم الثاقب»:
«لا أعرف كتاباً كُتِب في هذا الباب بهذا
الحُسن، ويلزم على جميع المتديّنين الرّجوع
إليه لدفع الشُّبُهات، وتصحيح العقيدة».
ليصلوا إلى منزل الإيقان والإيمان.

#### ميزةُ الكتاب

يتميّز هذا الكتاب بأنّ صاحبَه أثبت فيه -بعد اطّلاع واسع على المكتبة المهدويّة في زمنه- ما رأى أنّه ينبغي إلفاتُ النّظر إليه من مطالب متفرّقة لم تُجمع في كتاب واحد.

يقول المؤلّف العلّامة النّوري بعد أن عدّد نحواً من أربعين مؤلّفاً في الموضوع: «ومع كلّ هذه التّصانيف، فقد بقيت جملة من المطالب المتعلّقة به عليه في زوايا كُتب الأصحاب لم تُجمَع في كُتب الغيبة لحدّ الآن، وبما أنّه لم يكن مبنى هذا الضّعيف عديم البضاعة استقصاء جميع المطالب الموجودة في تلك الكُتب، لهذا ألّفتُ بين بعض مستطرفات حالاتِه، ونوادر الأمور المنسوبة إلى جنابه عليه، وقُمتُ بتنظيم بعض المطالب الموجودة في تلك الكتب، على أمل أن لا تبقى تلك المحاسن والمنافع، واللّطائف والبدائع، مخفيّةً ومستورة على أهل الفضل والعلم».

#### فهرس مضامين الفصول

قدّم المؤلّف الشيخ الطّبَرسي في مقدمة كتابه عرضاً مُجملاً لما ورد في متنِه، وذلك من أجل تسهيل الحصول على كلّ مطلبٍ في بابه على ما صرّح به، نوردُه مختصَراً:

الباب الأوّل: في ذكر شمّةٍ من حالات ولادته صلوات الله عليه، وفيه إجمالٌ لأحوال السيدة حكيمة سلام الله عليها.

الباب الثاني: في ذكر أسمائه وألقابه وكُناه عليه، بما جاء صراحة وتلميحاً في الكتاب والسنّة، وما صرّح به الرّواة والمحدّثون وعلماء الرّجال وغيرهم. وهي مائة وإثنان وثمانون إسماً.

الباب الثالث: ويشتمل على فصلَين:

\* الفصل الأوّل: في شمائله عليه، مع استقصاءِ تامِّ وإيجازٍ في الكلام.

\* الفصل الثاني: في خصائصه والألطاف الإلهيّة التي خُصَّ بها صلوات الله عليه، أو التي سوف يكون مخصوصاً بها، وتلك المنسوبة إلى جميع الأنبياء والأوصياء عليه.

الباب الخامس: في إثبات أنّ المهديّ الموعود هو الحجّة بن الحسن العسكري الثّلا، من نصوص أهل السنّة.

الباب السادس: في إثبات الدّعوى المذكورة عن طريق المعجزات الصّادرة منه عليه.

الباب السابع: في ذكر الذين التَقوا به عليه ، أو وقفوا على معجزة من مَعاجزه، أو على أثَرٍ من آثاره الدالّة على وجوده المبارك. الباب الثامن: في الجَمع بين قِصص التشرّف باللّقاء، وما وصلنا

بهب الماس. ي اجمع بين طِعط المسرت بالمعاد، ولا وطلله من أخبار في ضرورة تكذيب مدّعي الرّؤية في الغيبة الكبرى، وبيان وجوب صرف تلك الأخبار عن ظاهرِها، وذكر تصريح جماعةٍ من الأعلام بإمكان الرّؤية في أيّام الغيبة.

الباب التاسع: في عُذر دخول [أي في علّة إدخاله] عدّة حكايات عن المضطّرين في الصّحراء وغيرهم في ضمن حكايات التشرّف باللّقاء، [على الرّغم من] عدم وجود شاهد على أنّ ذلك الذي أنجاهم وأجابهم هو إمام العصر عليه، وذلك [علّة اعتبارها من قصص التشرّف] لِما أثبتَه العلماء أنّ إغاثة الملهوف من المناصب الخاصّة بالإمام صاحب الزمان عليه.

الباب العاشر: في ذكر نفحة من تكاليف العباد تجاهَه، وآداب وعادات العبوديّة، وعبوديّة الخلْق في أيام الغَيبة.

الباب الحادي عشر: في ذكر بعض الأزمنة والأوقات المختصة بإمام العصر عليه، وتكليف الرعيّة في هذه الأوقات.

الباب الثاني عشر: في ذكر أعمال وآداب قد يُتوصَّل ببركتِها إلى يُمن ملاقاة إمام العصر صلوات الله عليه، سواءً عرف [مَن تشرّف باللّقاء] أم لم يعرف، في المنام أم في اليقظة.

صائر

# «..لِيُقبِلَ شهرُ الله إليك وأنتَ مخلصٌ لله تعالى» الجمعة الأخيرة من شعبان

\_\_\_\_\_ من دروس «المركز الإسلامي» \_\_\_\_

لا بدّ من وقفة عند الجمعة الأخيرة من شهر شعبان، وينبغي أن يكون واضحاً أنّ آخر شهر شعبان أهمُّ من أوّله، وإذا لم يوفَّق أحدُنا لخيرات شعبان المباركة، فلا أقلّ من اغتنام فرصة العشر الأواخر التي يُمكن فيها تدارُك ما فات.

كيف نستقبل شهر رمضان هذا العام؟

هل سيكون الشّهر مختلفاً عمّا كنّا عليه في السّابق؟

أم أنّنا سنكرّر ما حصل، ولا نستفيد من فرصة الضّيافة الإلهيّة حقّ الإستفادة؟

ماذا علينا أن نفعل لنأتي بجديد ونحصل على الجائزة الإلهيّة العظيمة؟

#### \* نجد الجواب في رواية عن الإمام الرّضا هي:

عن أبي الصّلت - من أصحاب الإمام الرّضا هي - قال: «دخلتُ على الرّضا هي آخر جمعة من شعبان فقال: يا أبا الصّلت، إنَّ شعبان قد مضى أكثرُه، وهذا آخر جمعة فيه، فتدارَك في ما بقي منه تقصيرَك في ما مضى منه:

- ١ وعليك بالإقبال على ما يَعنيك.
- ٢- وأكثِر من الدُّعاء، والإستغفار، وتلاوة القرآن.
- ٣- وتُبْ إلى الله من ذنوبك، ليُقبلَ شهرُ الله إليك وأنتَ مخلِصٌ لله عزَّ وجلَّ.
  - ٤ ولا تدعنَّ أمانةً في عُنقك إلَّا أدَّيتها.
  - ٥- ولا في قلبِك حقداً على مؤمن إلَّا نزعتَه.
    - ٦ ولا ذنباً أنت مرتكبه إلَّا أقلعتَ عنه.
      - ٧- واتَّقِ الله.

٨- وتوكَّل عليه في سرِّ أمرك وعلانيتِه، ﴿..وَمَن يَتُوكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بَلِغُ ٱمْرِهِ ۚ قَدْ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴾
 الطلاق ٣٠٠

٩ - وأكثِر مِن أَنْ تقول في ما بقي من هذا الشهر: أللَّهمَّ إنْ لم تكُن

غفرْتَ لنا في ما مضى من شعبان، فاغفِر لنا في ما بقي منه، فإنَّ الله تبارك وتعالى يعتقُ في هذا الشهر رقاباً من النّار لحرمة شهر رمضان».

\*\*

المواظبة على ذكر الموت علامة التوبة الصادقة، وعلامة المواظبة تحديد الموقف من الدنيا، وعلامة هذا الموقف طبيعة التعامل مع المال؛ هل القسم الأكبر منه للنفس أم للغير: أي الأسرة والآخرين.

#### \* ما يلي وقفة عند درسَين:

#### الأول: التوبة الصّادقة

\* وتُبْ إلى الله من ذنوبك، ليُقبلَ شهرُ الله إليك وأنت مُخلِصٌ لله عزَّ وجلً.

\* أَللَّهُمَّ إِنْ لَم تَكُن غفرتَ لنا في ما مضى من شعبان، فاغفِر لنا في ما بقي منه، فإنَّ الله تبارك وتعالى يعتق في هذا الشهر رقاباً من النّار لِحُرمة شهر رمضان.

\* التّوبة الصّادقة: علامتُها القرارُ بالمواظبةِ على ذِكر الموت.

\* علامةُ هذه المواظبة: تحديدُ الموقف من الدُّنيا، هل هو الرُّ كون إليها أم أنَّا المَرّ.

\* علامة هذا الموقف: التّعامل مع المال، هل القسم الأكبر منه للنّفس أم للغير: أي الأُسرة والآخرين.

من صيغ الإستغفار في شعبان: «أستغفرُ الله وأسألُه التّوبة»، أو: «أستغفرُ الله الذي لا إله إلا هو الرّحمنُ الرّحيمُ الحيُّ القَيّوم وأتوبُ إليه» سبعين مرّة يوميّا.

#### الثاني: واتَّق الله

#### \* نهجان وقافلتان: المتَّقون والفاسقون:

﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ اَنَّقُواْ اللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِّ
وَاتَقُواْ اللَّهَ ۚ إِنَّ اللَّهَ خَيِرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ نَسُواْ
اللَّهَ فَأَنسَنهُمْ أَنفُسُهُمْ أُوْلَئِكَ هُمُ الْفَسِقُونَ ﴾ الحشر: ١٨-١٩.

\* تكرار التَّقوى لبيان أهميتها: ﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ جُناحٌ فِيما طَعِمُواْ إِذَا مَا اتَّقَواْ وَءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ ثُمَّ اتَقُواْ وَءَامَنُواْ ثُمَّ اتَّقُواْ وَاللَّهُ يُحِبُ اللَّهُ اللَّهُ

\* الهدف: حق التقوى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُنسَلِمُونَ ﴾ آل عمران:١٠٢.

\* علامة المتقين: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَلَّهِ ثُُ مِّنَ ٱلشَّيْطُنِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ الأعراف:٢٠١. \* المُبصِر لا يُقيم على المعصية ولا يتعايش مع المنكرَات.

\* العلامة: المسامحة على أبواب الشهر الكريم. القرار بأن يجعل الزَّوجان البيت مُضيئاً بنور الطّاعة وحُسن التّعامل والخُلُق عموماً، ليتخلَّصا بذلك من البيت المُظلِم بالمعاصي والنَّكَد وسوء التّعامل والخُلُق.

#### \* المدخل إلى كلّ ما تقدَّم:

\* الإكثار من الدّعاء والإستغفار.

\* يتحقَّق الإكثار من الدّعاء والإستغفار، بالإكثار من قول «أستغفرُ الله» ومِن صِيَخ الإستغفار في شعبان: «أستغفرُ الله وأسأله التوبة»، أو: «أستغفرُ الله الذي لا إله إلّا هو الرّحمنُ الرّحيمُ الحيُّ الفيّوم وأتوبُ إليه» سبعين مرّة يوميّاً.

«أللهم ان لم تكن غفرت لنا في ما مضى من شعبان فاغفِر لنا في ما بقي»، واجعل هذه الأيّام التي تفصل بيننا وبين شهر رمضان مِن أَيمن أوقاتِنا، لنكون محمَّديّين، من أهل المودّة في القرب، أهل مكارم الأخلاق المحمّديّة، وتكرَّم علينا بضيافةٍ خاصّةٍ في شهرك، فإنْ كنّا بئس العبيد، فأنت نِعْم الرّب. وما ذلك على كرمِك ورحمتِك بعزيز.

#### طَلبًا كِحَوَاجُ

مَنَكَانَتَ لَهَ الْيَ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ حَاجَة فَلِيَسْا لَه إِيَّاهَا فِي الاسْحَار بَعِد فَرَاغِهِ مِن صَلاة اللَّيَّ لَفَا إِنَّهَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ الللِّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُل

"ا لمقنعة - الشيخ المفير"



م مرطاحات

#### علمُ الرّجال

#### منهج علمي في اعتماد النَّصّ

ـُــــــ إعداد: «شعائر» \_\_

نظراً إلى أهميّة «علم الرّجال» في اعتبار النّصّ، ونظراً إلى عدم اطّلاع الكثيرين على الجهد المُضني الذي يبذلُه العلماء للوصول إلى مرحلة «اعتبار النّصّ» واعتماده للبحث والتّحليل، تمسُّ الحاجةُ إلى معرفة حقيقة علم الرّجال، والفرق بينه وبين علمَي التّراجم والدّراية.

ما يلي، تعريفٌ بعلم الرّجال، وبموضوعه ومسائله كما وردت في كتاب (كليات في علم الرّجال) للشيخ جعفر السبحاني، على أن يتمّ التعريف في الأعداد اللاحقة بعلمَي التراجم والدّراية، وتمايزهما عن علم الرّجال. يُشار إلى أنّ شروحات عدد من المصطلحات الواردة أدناه، منقولة عن كتاب (معجم مصطلحات الرّجال والدّراية) لمحمّد رضا جديدي نجاد.

لـ «علم الرّجال» تعاريف كثيرة، ولعلّ أشهرها ما يلي:

الأوّل: علمُ الرّجال علمٌ يُبحث فيه عن أحوال الرّواة من حيثُ اتّصافهم بشرائطِ قبول أخبارهم وعدمِه.

الثاني: هو علمٌ يُبحث فيه عن أحوال رُواة الحديث التي لها دخلٌ في جواز قبول قولِهم وعدمِه.

الثالث: وربّما يعرّف بأنّه علمٌ وُضِعَ لتشخيص رواةِ الحديث ذاتاً ووصفاً، ومَدْحاً وقدْحاً.

والمرادُ من تشخيص الرّاوي «ذاتاً»، هو معرفةُ ذاتِ الشّخص، وكوْنه فلان بن فلان [نسبه]. كما أنّ المراد من التّشخيص الوصفيّ، هو معرفةُ أوصافه من الوثاقة ونحوها. وأمّا عبارة: «مدْحاً وقدحاً» فهي بيانٌ لوجوه الوصف.

والمطلوب المهم في هذا العلم -حسبما يكشف عنه التّعريف - هو التعرّف إلى أحوال الرّواة من حيث كونهم عدولاً أو غير عدول، موثّقين أو غير موثّقين، مَمدوحين أو مَدمومين، أو مهمّلين، أو مجهولين، والاطلاع على مشايخهم، وتلاميذهم، وحياتِهم، وعصورهم، وطبقاتِهم في الرّواية [الطبقة: هي في الاصطلاح عبارة عن جماعة اشتركوا في السّن ولقاء المشايخ، فَهُم طبقة، ثمّ بعدهم طبقة أخرى، وهكذا]، حتى يعرف «المُرسَل» عن «المُسنَد»، ويميز المشترك»، إلى غير ذلك مما يتوقّف عليه قبولُ الخبر.

[المرسَل: هو الحديث الذي رواه عن المعصوم الشيخ مَن لم يُدركه، سواءً كان الرّاوي السّاقطُ واحداً أم أكثر، وسواءً رواه بغير واسطة أم بواسطة، نَسِيَها أو تركها مع علمِه بها، أو أبهمَها كقولِه: «عن رجل» أو «عن بعض أصحابِنا»، هذا هو المعنى العام للمرسَل المتعارف عند أصحابِنا، وقد يختصُّ المرسَل

بإسناد التّابعيّ إلى النبيّ على من غيرِ ذكر الواسطة، وهذا هو المعنى الأشهر له عند الجمهور.

المُسنَد: هو الحديث الذي اتّصل سندُه مرفوعاً من راويه إلى منتهاه إلى المعصوم ﷺ، وأكثرُ ما يستعمَلُ في ما جاء عن النبيّ ﷺ. ويُقال له: «المتّصل» و«الموصول» أيضاً.

المشترك: هو ما كان أحدُ رجاله أو أكثره مشتركاً بين الثقة وغيره، ولابدّ من التّمييز؛ لتوقّف معرفة حال السّند عليه، والتمييرُ تارةً بقرائن الزمان، وأخرى بالرّاوي، وثالثة بالمرويّ عنه، وغير ذلك من المميّزات]

#### ما هو موضوعُ علم الرّجال؟

موضوعه عبارة عن رُواة الحديث الواقعين في طريقِه، فيما أنّ كلّ علم يُبحَث فيه عن عوارض موضوع معين وحالاته الطارئة عليه، ففي المقام يبحث عن أحوال الرّواة من حيث دخالتها في اعتبار قولهم وعدمه، أمّا حالاتهم الأُخرَ التي ليست لها صلة في قبول قولِهم، فهي خارجة عن هذا العلم، فالبحثُ في هذا العلم قبول قولِهم، فهي خارجة عن هذا العلم، فالبحثُ في هذا العلم من يغلبُ ذكرُه سهوَه، لا مَن لا يسهو أصلاً أو عدلاً أو غير ذلك من الأحوال العارضة للموضوع، أمّا الأحوال الأُخرَ ككونه تاجراً أو شاعراً أو غير ذلك من الأحوال التي لا دخالة لها في قبول حديثهم، فهي خارجة عن هذا العلم.

#### ما هي مسائله؟

إنّ مسائل علم الرّجال هي العلمُ بأحوال الأشخاص من حيث الوَثاقة وغيرها، وعند ذلك يُستشكل على تسمية ذلك علماً،

فإنّ مسائل العلم يجبُ أن تكون كليّةً لا جزئيّة، وأُجيب عن هذا الإشكال بوجهين:

الأوّل: إنّ معرفة أحوال الرّاوي - كزُرارة ومحمّد بن مسلم- يعطي ضابطةً كليّة للمستنبِط بأنّ كلّ ما رواه هذا أو ذاك فهو حجّة، والشّخصُ مقبول الرّواية، كما أنّ معرفة أحوال وهب بن وهب يُعطي عكسَ ذلك، وعلى ذلك يُمكن انتزاعُ قاعدة كليّة من التّعرف على أحوال الأشخاص، فكانت المسألة في هذا العلم تدور حول: «هل كلُّ ما يرويه زرارة أو محمّد بن مسلم حجّة أم لا؟»، والبحث عن كونه ثقةً أو ضابطاً يعدّ مقدّمةً لانتزاع هذه المسألة الكليّة.

وهذا الجواب لا يخلو من تكلّف كما هو واضح، لأنّ المسألة الأصليّة في هذا العلم هو وثاقة الرّاوي المعيّن وعدمها، لا القاعدة المنتزَعة منها.

الثاني: موافق للتّحقيق، وهو أنّ الالتزام بكون مسائل العلوم مسائل كليّة، التزام بلا جهة، لأنّا نرى أنّ مسائل بعض العلوم مسائل كليّة، التزام بلا جهة، لأنّا نرى أنّ مسائل بعض العلوم ليست إلّا مسائل جزئيّة، ومع ذلك تُعَدُّ من العلوم، كالبحث عن أحوال الموضوعات الواردة في علمَي الهيئة [الفلك] والجغرافيّة، فإنّ البحث عن الأرض وأحوالها عن الأعيان الشخصيّة، كما أنّ البحث عن الأرض وأحوالها الطبيعيّة والاقتصاديّة والأوضاع السياسيّة الحاكمة على المناطق منها، أبحاثٌ عن الأحوال العارضة للوجود الشخصيّ، ومع ذلك لا يُوجِب ذلك خروجَهما عن نطاق العلوم. ويقرُب من ذلك «العرفان»، فإنّ موضوع البحث فيه هو «الله» سبحانه وتعالى، ومع ذلك فهو من أهمّ المعارف والعلوم، وبذلك يظهر وتعالى، ومع ذلك فهو من أهمّ المعارف والعلوم، وبذلك يظهر خصوصاً العلوم الاعتبارية، كالعلوم الأدبيّة والرّجال، التي يكفي فيها كون المسألة (جزئيّةً كانت أم كليّة) واقعة في طريق يكفي فيها كون المسألة (جزئيّةً كانت أم كليّة) واقعة في طريق

[قال الشعراني في تعليقه على (شرح أصول الكافي) للمازندراني: العلمُ إمّا جزئي، وإمّا كُلّي، ولا كمالَ في معرفة الجزئي من حيث أنّه جزئي، ألا ترى أنّه لا يهتمُ أحدٌ بمعرفة أفراد الإنسان والنبات، وعمدتُهم معرفة الكلّي، وقد يُعتَنى بالجزئي من حيث إنّه يفيد فائدة كليّة؛ كَعِلم الرّجال والتواريخ ومعرفة النّجوم الثوابت]

#### .. إِنَّمَا أَتَاكَ بِالْحَدِيثِ أَرْبَعَةُ رِجَال

سُئل أميرٌ المؤمنين الإمام عليّ الله عن أحاديث البدع، وعمّا في أيدي الناس من اختلاف الخبر. فقال الله:

إِنَّ فِي أَيْدِي النَّاسِ حَقَّا وَبَاطِلاً، وَصِدْقاً وَكَذِياً، وَنَاسِخاً وَمَنْسُوخاً، وَعَامِّاً وَخَاصًا، وَمُحْكَماً وَمُتَشَابِهاً، وَحِفْظاً وَوَهُماً ".." وَإِنَّمَا أَتَاكَ بِالْحَديثِ أَرْبَعَةُ رِجَالٍ لَيْسَ لَهُمْ خَامِسٌ:

١ - رَجُلٌ مُنَافِقٌ مُظْهِرٌ لِلْإِيمَانِ، مُتَصَنِّعٌ بِالْإِسْلاَمِ، لاَ يَتَأَثَّمُ وَلاَ يَتَحَرَّجُ، يَكْذَبِ عَلَى رَسُولِ اللهِ عَلَى مُتَعَمِّداً، فَلَوْ عَلِمَ النَّاسُ أَنَّهُ مُنَافِقٌ كَاذِبٌ لَمْ يَقْبَلُوا مِنْهُ، وَلَمْ يُصَدِّقُوا قَوْلَهُ "..".

٧- وَرَجُلٌ سَمِعَ مِنْ رَسُولِ اللهِ شَيْئاً لَمْ يَحْفَظْهُ عَلَى وَجْهِهِ، فَوَهِمَ فِيهِ، وَلَمْ يَتَعَمَّدْ كَذبِاً، فَهُوَ فِي يَدَيْهِ، يَرْوِيهِ وَيَعْمَلُ بِهِ، وَيَقُولُ: أَنَا سَمِعْتُهُ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهَ فَلَوْ عَلِمَ الْمُسْلِمُونَ أَنَّهُ وَيَعْمَلُ لَمُونَ أَنَّهُ وَهِمَ فِيهِ لَمْ يَقْبَلُوهُ مِنْهُ، وَلَوْ عَلِمَ هُوَ أَنَّهُ كَذلِكَ لَرَفَضَهُ.

٣- وَرَجُلٌ ثَالِثٌ، سَمِعَ مِنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ شَيْئاً يَأْمُو بِهِ، ثُمَّ إِنَّهُ نَهَى عَنْ شَيْءٍ، ثُمَّ أَمَر بِهِ إِنَّهُ نَهَى عَنْ شَيْءٍ، ثُمَّ أَمَر بِهِ وَهُوَ لا يَعْلَمُ، فَحَفِظَ المَنسُوخَ، وَلَمْ يَحْفَظِ النَّاسِخَ، فَلَوْ عَلِمَ أَنَّهُ مَنْسُوخٌ لَرَفَضَهُ، وَلَوْ عَلِمَ الْمُسْلِمُونَ إِذْ سَمِعُوهُ مِنْهُ أَنَّهُ مَنْسُوخٌ لَرَفَضُوهُ.

٤- وَآخَرُ رَابِعٌ ".." حَفظَ مَا سَمِعَ عَلَى وَجْهِهِ، فَجَاءَ بِهِ عَلَى مَا سَمِعَهُ، لَمْ يَزِدْ فِيهِ وَلَمْ يَنْقُصْ مِنْهُ، وَحَفِظَ النَّاسِخَ فَعَمِلَ بِهِ، وَحَفِظَ النَّاسِخَ فَعَمِلَ بِهِ، وَحَفِظَ الْمَنْسُوخَ فَجَنَّبَ عَنْهُ، وَعَرَفَ الْخَاصَ وَالْعَامَ، وَالْحَكَمَ والْمَتَشَابِهَ فَوَضَعَ كُلَّ شَيْءٍ مَوْضِعَهُ.

وَقَدْ كَانَ يَكُونُ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَى الْكَلاَمُ لَهُ وَجْهَانِ: فَكَلاَمٌ خَاصٌ، وَكَلاَمٌ عَامٌ، فَيَسْمَعُهُ مَنْ لاَ يَعْرِفُ مَا عَنَى اللهُ بِهِ، وَلاَ مَا عَنَى اللهُ بِهِ، وَلاَ مَا عَنَى بِهِ رَسُولُ اللهِ عَلَى فَيَحْمِلُهُ السَّامِعُ، وَيُوجَّهُهُ عَلَى غَيْرِ مَعْرِفَةٍ بِمَعْنَاهُ، وَمَا قُصِدَ بِهِ، وَمَا خَرَجَ مِنْ أَجْلِهِ، وَلَيْسَ كُلُّ مَعْرِفَةٍ بِمَعْنَاهُ، وَمَا قُصِدَ بِهِ، وَمَا خَرَجَ مِنْ أَجْلِهِ، وَلَيْسَ كُلُّ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ عَلَى مَنْ كَانَ يَسْأَلُهُ وَيَسْتَفْهِمُهُ، حَتَّى إِنْ كَانُ مَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ فِي اخْتِلاَفِهِمْ، وَعِلَلِهِمْ وَعَلَلِهِمْ وَعَلِهِمْ وَعَلَلِهِمْ وَعَلِهِمْ وَعَلِهِمْ وَعَلِهِمْ وَعَلِهِمْ وَعَلِهِمْ وَعَلِهُمْ وَعَلَلْهِمْ وَعَلِهِمْ وَعَلِهُمْ وَالتَّاسُ فِي اخْتِلاَفِهِمْ، وَعِلَلِهِمْ وَعَلِهِمْ وَعَلِهِمْ وَعَلَلْهِمْ وَعَلِهُمْ وَالتَهِمْ وَالْمَعُوا، وَكَانَ لاَ عَلَيْهِ النَّاسُ فِي اخْتِلاَفِهِمْ، وَعَلَلِهِمْ وَعَلَلْهِمْ وَعَلَلْهُمْ وَالْتَهُمْ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ النَّاسُ فِي اخْتِلاَفِهِمْ، وَعِلَلِهِمْ فَو رَوالِاتِهِمْ وَمَا عَلَيْهِ النَّاسُ فِي اخْتِلاَفِهِمْ، وَعِلَلِهِمْ وَو جُوهُ مَا عَلَيْهِ النَّاسُ فِي اخْتِلاَفِهِمْ، وَعِلَلِهِمْ



#### من آداب السُّفر

#### \* ممّا قاله لقمان علشك الابنه، في آداب السّفر:

يا بنيّ، إذا جاء وقتُ الصّلاة فلا تَوْخّرها لشيءٍ، فإنّها دَيْن، وصَلّ في جماعة ولو على رأس زُجّ. [الزُّج: الخديدة التي في أسفل الزمح، ولعلّ المقصود: صلّ جماعة ولو كان الموضع ضيّقاً]

ولا تنامنً على دابّتك فإنَّ ذلك ليس من فعل الحكماء، إلّا أن يكون في محمل يمكنك التّمدُّد لاسترخاء المفاصل. وإذا قربتَ من المنزل فانزل عن دابّتك وابدأ بعلفها قبل نفسك.

وإذا أردتُم النّزول فعليكم من بقاع الأرض بأحسنِها لوناً وأليَنِها تربةً وأكثرها عشباً، وإذا نزلت فصلً ركعتين قبل أن تجلس. وإذا أردتَ قضاء حاجتك فأبعِد المذهبَ في الأرض.

وإذا ارتحلتَ فصلِّ ركعتين ثمّ ودِّع الأرض التي حلَلْتَ بها وسلِّم عليها وعلى أهلها، فإنَّ لكلِّ بقعةٍ أهلاً من الملائكة. فإنِ استطعتَ أن لا تأكل طعاماً حتى تتصدّق منه فافعل.

وعليك بقراءة كتاب الله عزَّ وجلَّ ما دمتَ راكباً، وعليك بالتسبيح ما دمتَ عاملاً عملاً، وعليك بالدّعاء ما دمتَ خالياً. وإيّاك والسَّير من أوّل اللّيل، وسِرْ في آخره. وإيّاك ورفع الصَّوت في مسيرك، وكُن لأصحابك موافقاً إلّا في معصية الله عزَّ وجلَّ.

(اليزدي، العروة الوثقي، ج ٤: آداب السّفر - بتصرّف)

#### ظغ

الأب: الوالد، ويُسمّى كلّ مَن كان سبباً في إيجاد شيء أو صلاحه أو ظهوره أباً، ولذلك يسمّى النّبيّ أبا المؤمنين، قال الله تعالى: ﴿ ٱلنّبِيُّ أُولَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمٍ مُّ وَأَزْوَبُهُ وَ أُمَّهَ لَهُمُ مَ. ﴾ الأحزاب: ٢. وروي أنّه على قال لعليً عليه: «أنا وأنت أبوا هذه الأمّة». وقيل أبو الأضياف: لتفقده إيّاهم، وأبو الحرب: لمهيّجها. ويسمّى العمّ مع الأب أبوين، وكذلك الأمّ مع الأب، وكذلك الجدّ مع الأب، قال تعالى في قصة يعقوب: ﴿ .. مَا تَعَبُدُونَ مِنْ بَعْدِى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَاهِكَ وَإِلَهُ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِعَمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ لَم يكن من آبائهم، وإنمّا كان عمّهم.

وَسُمِّي مُعلِّم الإنسان أباً لِمَا تقدَّم ذكره. وقد حُمل قوله تعالى: ﴿.. وَجَدْنَا عَالَى َالْكَوْ أُمَّةِ .. ﴾ الزخرف: ٢٢ على ذلك. أي: علماءنا الذين ربُّونا بالعلم، بدلالة قوله تعالى: ﴿.. رَبِّنَا ٓ إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبُراءَنَا فَأَضَلُّونَا ٱلسَّبِيلا ﴾ الأحزاب: ٢٧.

وقيل في قوله: ﴿.أَنِ اَشَّكُرُ لِي وَلِوَلِلَيْكَ . ﴾ لقمان: ١٤ إنَّه عَنَى الأب الذي ولده، والمعلّم الذي علَّمه. وقوله تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبًا آَحُدِ مِّن رِّجَالِكُمُ . . ﴾ الأحزاب: ٤٠ ، إنّما هو نفي الولادة، وتنبيه أنَّ التّبني لا يجري مجرى البنوَّة الحقيقيّة. وجمع الأب آباء وأبوّة نحو: بعولة وخؤولة. وقولهم: بَأْبَأَ الصّي إذا قال: بابا. (الراغب الأصفهاني، المفردات - مختصر)

#### زاوية مخصصة لأوراق من التاريخ، ترقى إلى مستوى الوثائق السياسية

#### تاريخ

#### من جرائم آل أُميّة

لقد أُسرف بنو أميّة بالقتل والفتْك في المسلمين، والسّلب والنّهب لحجّاج بيت الله الحرام؛ فقتلوا عبد الله بن حنظلة وسبعمائة من المهاجرين والأنصار، وأغاروا على المدينة المنوَّرة وأحرقوا دُورَها، حتى دار أبي أيّوب الأنصاري صاحب رسول الله على، ثمّ بعد هذا أباحوها للجُنْد ثلاثة أيّام يقتلون فيها النّاس ويسلبون الأموال ويَسْبُون النّساء. ورموا الكعبة بالمنجنيق بعد نصبِه على جبل أبي قبيس، فاحترق سقفُها وأستارُها، كما رماها الحجَّاج مرّة ثانية في أيّامهم وبأمرهم.

وفي (الكامل) لابن الأثير: «إنّ النّاس يقولون: أوّلُ ذلِّ دخل العراق موتُ الحسين بن عليّ، وقتلُ حِجْر بن عَديّ، و وعديّ وحديّ و دعوةُ زياد»؛ أي ادّعاء معاوية بأنّ زياد ابن سميّة أخوه لأبيه أبي سفيان.

قال الحسن البَصْري: «ثلاثٌ كنَّ في معاوية، ولو لم يكن إلّا واحدة منهن لكانت موبقة، إئتزارُه على هذه الأمّة بالسُّفهاء، واستلحاقُه زياداً وقد قال الرّسول على: الولد للفراش وللعاهر الحجر، وقَتْله لِحِجْر بن عَدِيّ وأصحابه، فيا وَيْله من حِجْر وأصحاب حِجْر».

ومن جرائم آل أميّة أنّهم اضطهدوا الفقهاء؛ فجلدوا سعيد بن المسيّب المسمّى بفقيه الفقهاء، وشهَّروا به في أسواق المدينة، ومنعوا النّاس من الإجتماع به، ونكَّلوا بسعيد بن جُبَير المقرئ، الفقيه، المحدِّث، الزّاهد، التّابعي، العالم بالتفسير، وكان يلقَّب بجَهبذ العلماء، وقتلوا عمرو بن الحمْق من أصحاب رسول الله على، وكان مقرَّباً عنده، وكان رأس طِيف به في الإسلام .. (كاشف الغطاء، تطوّر علم الفقه - بتصرّف)

#### أماكن ارتبطت أسماؤها بأحداث مفصلية أو أشخاص رياديين

#### بلداق

#### جبلُ رَضْوَى

رَضُوى: بفتح أوّله، وسكون ثانيه، جبلٌ بالمدينة. قال رسول الله عَنَالِكَ الله عنه..». وهو من يَنبُع على مسيرة يوم، ومن المدينة على سبع مراحل، ميّامنه طريق مكّة، وميّاسره طريق البريراء لِمَن كان مصعداً إلى مكّة، وهو على ليلتَين من البحر ويتلوه عزور، وبينه وبين رضوى طريق المعرقة تختصره العرب إلى الشّام، ووادي الصّفراء منه من ناحية مطلع الشّمس على يوم.

قال أبو زيد: وقُربَ يَنْبُع جبل رَضُوى، وهو جبلٌ منيف ذو شعاب وأودية، ورأيته من يَنْبُع أخضر، وأخبرَ في من طاف في شعابه أنَّ به مياهاً كثيرة وأشجاراً ".." ومن رضوى يقطع حجر المسن [حجر صلب يسنّ عليه الحديد، يشبه الصوّان] ويحمل إلى الدّنيا كلّها، وبقربه فيما بينه وبين ديار جُهينة ممّا يلي البحر، ديارٌ للحسينيّين [بفتح الحاء وكسر السّين: بطنّ من قبيلة طيّ] حزرتُ بيوتَ الشعر التي يسكنونها نحواً من سبعمائة بيت، وهم بادية مثل الأعراب ينتقلون في المياه والمراعى، وتتّصل ديارهم ممّا يلي الشرق بودان.

(الحموي، معجم البلدان - بتصرّ ف)

#### في مدح المُولى أبي الفضل العبّاس عليه قوامُ مُصحَف الشُّهادة

شعر: الشيخ محمّد حسين الأصفهاني فَاتَكُ

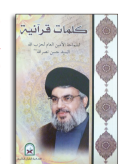
قصيدة لآية الله الشيخ محمّد حسين الأصفهاني الكمباني (ت: ١٣٦١ هجريّة) من ديوانه (الأنوار القدسيّة)، وهي في مدح قمر بني هاشم، أبي الفضل العبّاس ﷺ، تقدّمها «شعائر» في أجواء ذكري ولادته العطرة، مقرونة بالتّهنئة والتبريك.

أبو الإباء وابنُ بَجدة اللِّقا رَقى من العَلياء خيرَ مُرتقى ذاك أبو الفضل أخو المعالى سيلالةُ الجللال والجمال شبْلُ عليِّ ليث غابة القدم «ومَن يُشابه أباه فما ظَلَمْ» صنو الكريمين سليلى الهُدى علماً وحلماً شرَفاً وسُودُدا هو الزِّكيُّ في مدارج الكَرَمْ هو الشّهيدُ في معارج الهمم م وارثُ مَن حاز مواريثَ الرُّسُلْ أبي العقول والنَّفوس والمُثُلُ وكيف لا وذاتُه القدسية مجموعة الفضائل النفسية عليه أفلاكُ المعالى دائرة فإنّه قُطْبُ محيط الدّائرة له من العَلياء والمآثر ما جلَّ أن يخطرَ في الخواطر وكيف وهو في عُلوّ المَنزلة كالرُّوح من نقطة باء البسملة وهو قوامُ مصحفُ الشّهادةُ تمَّت به دائرةُ السُّعادةُ وهولكلُ شيدَّة ملمَّةٌ فإنّه عَنقاء قاف الهمَّةُ وهو حَليفُ الحقِّ والحقيقة والفَرْدُ في الخلْقة والخَليقة ا وقد تجلَّى بالجمال الباهر حتّى بدا سرُّ الوجود الزّاهر غرَّتُه الغرَّاءُ فِي الظُّهور تكادُ أن تغلبَ نورَ الطُّور وفي سماء المجد والفَخار بالحقّ يُدعى قمر الأقمار بل في سماء عالَم الأسماء كالقَمر البازغ في السَّماء بل عالمُ التّكوين من شعاعه حلَّ جلالُ الله في إبداعه سررُ أبيه وهو سررُ البارى مَليكُ عرش عالم الأسرار أبوه عينُ الله وهو نورُها به الهدايةُ استنارَ طورُها فإنه إنسانُ عين المعرفة مرْآتُها لكلِّ اسم وصفة ا ليس يدُ الله سبوى أبيه وقدرةُ الله تجلَّت فيه فهو يدُ الله وهذا ساعدُهْ تُغنيك عن إثباته مَشاهدُهُ فلا سيوى أبيه لله يد ولا سيواه لأبيه عضد له اليدُ البيضاءُ في الكفاح وكيف وهو مالكُ الأرواح

يمثّلُ الكرّارَ في كرّاته بل في المعانى الغُرّ من صفاته

صولتُه عند النِّزال صولتُه لولا الغلوُّ قلتُ جِلَّتْ قدرتُهُ هو المحيطُ في تجوُّلاته ونقطةُ المركز في ثباته سطوتُه لولا القضاءُ الجارى تقضى على العالَم بالبُوار وراسم المنون حدُّ مفرده والفرقُ بعدَ الجَمع من ضربيده المنون حدُّ مفرده والفرقُ بعدَ الجَمع من ضربيده بارقُهُ صاعقةُ العذاب بارقةُ تَذهبُ بالألباب بارقة تحصد في الرووس تزهق بالأرواح والنفوس واسى أخاه حين لا مُواسى في موقف يُزلزلُ الرّواسي بعزمة تكاد تسبقُ القَضا بسطوة تملأ بالرُّعب الفَضا دافعَ عن سبط نبيِّ الرّحمة بهمَّة لا فوقَها من همَّةُ بهمَّة من فوق هامة الفَلَكُ ولا ينالُها نبيُّ أو مَلَكُ واستعرضَ الصّفوفَ واستطالا على العدى ونكَّسَ الأبطالا لفَّ جيوشَ البّغي والفساد بنشر روح العدل والرّشاد كرَّ عليهم كرَّةُ الكرَّارِ أُورِدُهم بِالسِّيفِ وردُ النَّارِ آثر بالماء أخاه الظُّامي حتّى غدا معترض السِّهام ولا يهمُّه السِّهامُ حاشا مَنْ همُّه سِقايةُ العَطاشا فجاد باليمين والشَّىمال لنُصرة الدّين وحفظ الآل قام بحمل راية التوحيد حتى هوى من عَمَد حديد والدِّينُ لمَّا قُطعتْ يداهُ تقطّعت من بعده عُراهُ وانطَمستْ من بعده أعلامُهُ مذْ فَقَدَتْ عميدَها قوامُهُ وانصدعتْ مهجةُ سيِّد البَشرْ لقتله وظَهْرُ سبطه انكسَرْ وبان الانكسارُ في جبينه فاندكَّت الجبالُ من حنينه وكيف لا وهو جمالُ بهجته وفي محيّاهُ سيرورُ مُهجتهْ كافلُ أهله وساقي صبْيَته وحاملُ اللُّوا بعالي همَّته واحدة لكنّه كلُّ القوى وليثُ غابه بطفّ نينوى

#### إصدارات عربية



الكتاب: كلمات قرآنية لسماحة السيّد حسن نصر الله حفظه الله إعداد: «جمعيّة القرآن الكريم للتّوجيه والإرشاد»

الناشر: «جمعيّة القرآن الكريم للتّوجيه والإرشاد»، بيروت ٢٠١٢

صدر حديثاً عن «جمعيّة القرآن للتّوجيه والإرشاد» كتاب «كلمات قرآنيّة»، وهو عبارة عن مجموعة من الكلمات التوجيهيّة والإرشاديّة والقرآنيّة القيّمة التي ألقاها سماحة الأمين العام لحزب الله السيّد حسن نصر الله في مناسبات وأمسيات قرآنيّة، وأمام شرائح مختلفة من الناس،

فيهم القرّاء والحفّاظ للقرآن الكريم؛ قدمِوا من مختلف الدّول العربيّة والإسلاميّة.

يتضمّن الكتاب سبع كلمات لسماحة الأمين العام، ألقاها في الفترة الممتدّة بين العامين ١٤١٨ و ٢٠٠٠ للهجرة. أمّا المواضيع فجاءت متنوّعة، منها: حفظ حرمة شهر رمضان، حقائق من القرآن الكريم، المقاومة والتسديد الإلهي، مسؤوليّة الفرد تجاه القرآن الكريم، وغيرها من المواضيع ذات الصلة.



الكتاب: ثلاثون ليلةٍ على مائدة القرآن المؤلّف: الشيخ أيوب الحائري

الناشر: «جمعيّة القرآن الكريم للتّوجيه والإرشاد»، بيروت ٢٠١١ «ثلاثون ليلة على مائدة القرآن» كتاب صادرٌ عن «جمعيّة القرآن الكريم للتّوجيه والإرشاد»، وهو عبارة عن انتخاب مجموعة من الآيات والسُّور القرآنيّة، قُسِّمت على ثلاثين ليلة من ليالي شهر رمضان المبارك، لتكون

المؤنس للمؤمنين في ليالي هذا الموسم الإلهي العظيم.

يتضمّن كلّ فصل من فصول الكتاب آيات منتخبة، يليها تبيانٌ لفضل قراءة السّورة، ثمّ شرح لعدد كبير من المفردات، بالإضافة إلى تفسير بالرّوايات عن الرسول الأكرم عليه وأهل بيته عليه ، تحت عنوان «التّفسير الرّوائي».

تُختتم مائدة كلّ ليلة من فصول الكتاب الثلاثين بمجموعة من الأسئلة بحيث تتيح للقارئ اختبار معلوماته، وتهيّئه للمسابقة القرآنيّة التي تُقيمه الجمعية -عادةً- في آخر الشّهر المبارك.

ومن الموضوعات التي تمّ التركيز عليها في هذا الكتاب المتميّز: أهمّية القرآن الكريم وآدابه الباطنيّة والظاهريّة، قصص الأنبياء عليه السُّور الثلاث التي يستحبّ قراءتها في ليلة القدر، وشرح مختصر لعدد كبير من قصار السُّور.



الكتاب: حديث النور – المحاورة بالقرآن الكريم إعداد: «جمعية القرآن الكريم للتوجيه والإرشاد» ترجمة: أحمد عودة

الناشر: «جمعيّة القرآن الكريم للتّوجيه والإرشاد»، بيروت ٢٠١٢ . . وعن «جمعيّة القرآن الكريم للتّوجيه والإرشاد» صدر كتاب «حديث النّور – المحاورة بالقرآن الكريم»، وهو يتناول موضوعات قرآنيّة عديدة ومتنوّعة للتعرّف على الآيات التي يمكن الإستفادة

منها في المحاورات مع الآخرين. يقدّم الكتاب ١٤٧٨ آية قرآنيّة، كلّ آية بحسب الموضوع الذي يُمكن أن تستعمل كشاهد عليه، معتمداً التّرتيب القرآني للسّور.

الهدف من الكتاب إحياء الكلمات النّورانيّة في مجتمعاتنا، على خطى السيّدة فضّة رضوان الله عليها خادمة سيّدة نساء العالمين عليها وليكون نموذجاً يمكن الإستفادة منه لتقريب الأذهان إلى كيفيّة إستخدام الآيات.

الكتاب: الإمام الخميني - الأصالة والتجديد

المؤلّف: الشيخ نعيم قاسم الناشر: «دار المحجّة البيضاء»، بيروت ٢٠١٢



عن «دار المحجّة البيضاء» صدر كتاب «الإمام الخميني قدّس سرّه - الأصالة والتجديد» من تأليف نائب الأمين العام لحزب الله الشيخ نعيم قاسم.

كتب سماحته في التمهيد للكتاب معرّفاً به: «تناولتُ معالمَ خطّ الإمام الخميني قدّس سرّه من خلال أقواله ومواقفه، مبيّناً الأصالة والتجديد فيها. فنثرت ما يُساعد على تنسيق الأفكار وربطها ببعضها، مبتعداً عن التكرار، واخترتُ أبرز ما يُعبّر عن مواقفه، وحاولت تقديم فكرة جديدة من أفكار الإمام في كلّ فقرة من فقرات العنوان الواحد، بتسلسل وترابط. واستعرضت بعض الأحداث المهمّة التي صاحبت حركة الإمام والشورة، كرصيد تاریخی موثّق یساعد علی تفسیر ما جرى، بما ييسِّر للقارىء أو الباحث أو المدرّس تناول الأفكار الرئيسة لخطّ الإمام المدعومة بالشواهد».

#### إصدارات أجنبية



تأليف: سيّد محمّد صالح موسوي

الناشر: «شاكر»، قم ٢٠٠٤

في مقدّمة الجزء الأوّل من كتابه الصّادر باللّغة الفارسيّة «امام شناسي» أي «معرفة الإمام»، يُلفت المؤلّف السيّد محمّد صالح الموسوي إلى مبدأ التّلازم بين «العِترة والكتاب»، وهو المبدأ الذي أقرّه رسول الله في «حديث الثّقلين»، وفي غيره من النّصوص المروية عنه على في هذا الباب.

ثمّ ينبّه المؤلّف إلى أنّ معرفة «شخص» الإمام غير معرفة «حقيقة» الإمام، وأنّ هذه الأخيرة هي التي تعصمُ المسلم من الضّلال، وهي بعدُ لا تتأتّى من مجرّد الاطّلاع على سيرة المعصوم، بل لابدّ من التدبُّر فيها، ومن البحث عن مفرداتها في مظانها الصّحيحة؛ أي في ثنايا كلام الله تعالى، وكلام المعصومين أنفسهم.

فالإمام المعصوم هو القرآن النّاطق، وشأنه شأن كتاب الله الصّامت: «باطنُه عميق»، وذلك أنّه كلّما تأمّله الإنسان خرج منه بدقائق المعاني. وكما صُنّفت -على مدى العصور - آلاف الكُتب في شرح وتفسير القرآن الكريم، يجب على المسلمين بذلُ الجهد للوقوف على «حقيقة» المعصوم ما أمكنَهم ذلك، ويأتي هذا الكتاب بمجلّداته الثلاثة، وفصوله الأربعين.. في هذا السّياق.

الكتاب: «معاد از ديدگاه امام خميني - المعاد من منظور الإمام الخميني» معاد السّلسلة: «تبيان: رقم ٣٠»

**إعداد:** فروغ السادات رحيم پور

الناشر: «مؤسسة تنظيم ونشر آثار الإمام الخميني»، ٢٠٠٨

هذا الكتاب الصّادر عن «مؤسسة تنظيم ونشر آثار الإمام الخميني» في الجمهورية الإسلامية الإيرانيّة، ضمن سلسلة «تبيان» لإعادة طبع آثار الإمام الخميني وفق تصنيفاتها الموضوعيّة؛ يتناول في -ستّة عشر فصلاً- جميع ما ورد في مؤلّفات وأقوال الإمام الخميني قدّس سرّه حول موضوع «المعاد» والعناوين المتفرّعة عليه.

تم إعدادُ الكتاب، أي اقتطاف الفقرات ذات الصّلة، وتبويبها وتحقيقها، بالاستناد إلى ثلاثة عشر كتاباً من مؤلّفات الإمام قدّس سرّه -منها: الأربعون حديثاً، سرّ الصّلاة، ومصباح الهداية - مضافاً إليها ما ورد في صحيفة الإمام (نور)، وفي كتاب (تقريرات فلسفة الإمام الخميني) لعبد الغني الأردبيلي.

جاءت عناوين الفصول كما يلي: المعاد امتدادٌ للحياة الدّنيا/ دلائل المعاد/ تجرّد النّفس/ حدوثها/ التّناسخ/ حقيقة الموت/ عالم البرزخ/ الدّنيا والآخرة/ المعاد الجسماني/ القيامة/ الصّراط/ كتاب الأعمال/ الجنّة والنّار/ تجسّم الأعمال/ الصور الملكوتيّة/ التغيُّر والتكامل في العوالم الثلاثة.

#### لكتاب:

Jesus in den Islamischen
Uberlieferungen der Ahlul-Bait

النّبيّ عيسى الله في أحاديث أهل البيت عليه

ترجمة: نيما محرابي

النّاشر: «هادی»، برمن ۲۰۱۲



صدر -باللّغة الألمانيّة- عن «دار هادي للنّشر» في مدينة برمن الألمانيّة كتاب «النبيّ عيسى في أحاديث أهل البيت عليه »، وهو يتطرّق إلى مكانة السيّد المسيح علماً إلى - كأحد الأنبياء أُولي العزم- على ضوء ما ورد في أحاديث الأئمّة المعصومين علِشَلِمٌ. وجاء في الكتاب أنّه يُمكن إيجاد صِلة وصل بين المجتمعات الدّينيّة، عبر الدّراسة المتأنيّة لما جاء في سيرة نبيّ الله عيسي عالمُلكِ، نعني بها السيرة الحقيقيّة التي وردت في الصّحيح من النصوص الإسلامية، وهي مغايرة للنّزر اليسير والمحرّف من سيرته وسيرة والدته المقدّسة السيّدة مريم السِّيّلا، والمدرجة في المصادر الغربية أو غير الإسلامية عموماً.

#### دوريات



#### «قبسات من نور» (۸۸)

صدر العدد الجديد من المجلة الإسلامية الثقافية «قبسات من نور» التي تصدرها «اللّجنة الثقافيّة الفلسطينيّة» في لبنان.

يضم هذا العدد تشكيلة من الموضوعات الثقافيّة والفكريّة وعدداً من الأبحاث السياسيّة التي تدور بمجملها حول القضيّة الفلسطينيّة والصِّراع مع العدوّ الصّهيوني.

نقرأ في هذا العدد:

- -مسيرة القدس العالمية (إحياءً ليوم الأرض).
- -فلسطين بين أميركا وأوروبا والعالم الإسلامي.
  - -تحقيق حول الشهيد المجاهد صلاح غندور.
    - -ذكرى مجزرة قانا.
    - -حول الأسرى ونداء الواجب.
    - -تحقيق حول أهالي مخيم نهر البارد.
- كما يحتوى العدد على مقالات أدبيّة تتناول ملحمة المقاومة في لبنان وفلسطين.



#### «Lumieres Spirituelles» (38)

صدر العدد الثامن والثلاثون من المجلّة الإلكترونيّة الشهريّة «Lumieres Spirituelles» والتي تُعنى بالقيّم الأخلاقيّة والروحيّة العليا في الإسلام.

يتضمّن العدد الجديد من المجلّة التي تصدر باللّغة الفرنسيّة، ويُشرف على إصدارها «مركز باء» في بيروت، المواضيع التالية: -تحقيق عن الروضة الحيدريّة في مدينة النّجف الأشرف.

- -تحت عنوان الأمراض القلبيّة، مقال يتناول الجهل والشّرك بالله تعالى.
  - -تأمّلات في حدث: إنتصار ١٦٠٠ معتقل فلسطيني.
    - -من سيرة المعصومين عالشَّكِيرٌ: الإمام الهادي عالشَّكِيدِ.
      - -معرفة الله: الإرادة والقدرة الإلهيّة.
        - -التفكّر في الآيات: سورة الفلق.
      - وغيرها من المواضيع والتّأملات ذات الصّلة.



#### «بيبليوغرافيا الكتب» (٥)

صدر العدد الخامس من مجلّة «بيبليوغرافيا الكتب» التي أُطلقت حديثاً في لبنان: (٢٠١١-٢٠١١)، والتي تصدرها المستشاريّة الثقافيّة للجمهوريّة الإسلاميّة الإيرانيّة في

بيروت.

تتناول هذه البيبليوغرافيا تعريفات إجماليّة بعناوين ومضامين الكتب والدّوريّات الصادرة حديثاً في لبنان، وهي تدور على مواضيع مختلفة في الفكر الدّيني والسّياسي والثقافي وعلم الإجتماع والفلسفة، فضلاً عن القضايا التي تخصّ الجمهوريّة الإسلاميّة الإيرانيّة ومقاومة الشعوب العربيّة ضد الاحتلال بأشكاله.

#### «در اسات باحث» (۳۸)



صدر العدد الجديد من فصلية «دراسات باحث» التي تُعنى بقضايا فلسطين والأمّة، ويتضمَّن عدداً من الدراسات والأبحاث المتخصَّصة في هذا الشأن. من مواضيع هذا العدد:

- «أبعاد استراتيجيّة للصّراع على مجلس حقوق الإنسان» للكاتب حسن شقير.
- «إتّفاق الدوحة بين فتح وحماس» بقلم حميدي العبدالله.
- «آليّات عمليّة لإنجاز المصالحة الفلسطينيّة» بقلم عمّار على.
- «القدس وتصاعد الإستيطان» للباحث هيثم أبو الغزلان.
- «حصار غزة وتداعياته» للباحث مصطفى قاعود.
- «التغلغل الصهيوني في إفريقيا» للباحث اللبناني إحسان مرتضى.
- «التقرير الفصلي الفلسطيني» أعدَّته الكاتبة ياسمين قعيق.
- «قراءة في كتاب (شريعة الملك)» بقلم خالد سعيد.

كما يتضمَّن العدد وثيقتَين حول «مؤتمر هرتسليا الحادي عشر» ونصّ الوثيقة الصادرة عن «مجلس حقوق الإنسان» المتعلَّقة بالإستيطان اليهودي في فلسطين.

#### القلبُ حَرَمُ اللَّه

أيّها العزيز؛ إستيقظ وانتبه، وحرِّم نوم الغفلة على عينيك، واعلم أنَّ الله خَلَقَك لنفسه كما يقول في الحديث القدسي: «يا بنَ آدَمَ خَلَقْتُ الأَشْيَاءَ لأَجْلِكَ وَخَلَقْتُكَ لأَجْلِي»، واتَّخذ من قلبك منزلاً له، فأنتَ وقلبك من

النّواميس والحُرُمات الإلهيّة، والله تعالى غيور، فلا تَهتك حرمتَه وناموسَه إلى هذا الحدّ، ولا

تدع الأيادي تمتدّ إلى حَرَمه وناموسه.

إحذر غيرة الله، وإلا فضحك في هذا العالم بصورة لا تستطيع إصلاحها مهما حاولت. أتهتك في ملكوتك وفي محضر الملائكة والأنبياء العظام ستر النّاموس الإلهي؟ وتقدِّم الأخلاق الفاضلة التي تخلَّق بها الأولياء للحقّ، إلى غير الحقّ؟ وتمنح قلبك لِخَصم الحقّ؟ وتُشرِك في باطن ملكوتك؟

كُن على حذرٍ من الحقّ تعالى، فإنّه مضافاً إلى هتكِه سبحانه لناموس مملكتِك في الآخرة، وفضَّحِه لك أمام الأنبياء العظام والملائكة المقرَّبين، سيفضحُك في هذا العالم ويبتليك بفضيحةٍ لا يُمكن تلافيها، وبتمزيق عصمةٍ لا يُمكن ترقيعُها.

إِنَّ الحقّ تعالى «ستّار» ولكنّه غيور أيضاً. إنّه «أَرْحَمُ الرَّاحمينَ» ولكنّه «أَشَدُّ المَعَاقبين» أيضاً.

يسترُ ما لم يُتجاوَز الحدّ. فقد تؤدّي هذه الفضيحة الكبرى، لا سمح الله، إلى تغليب الغيرة على السّتر، كما ورد في الحديث الشريف: «إنّ المُلكَ لَيَصعدُ بِعمل العبد مبتهجاً به، فإذا صعد بحسناتِه، يقول الله عزّ وجلّ: اجعلوها في سجّين، إنّه ليس إيّاي أراد بها».

إرجِع إلى نفسك قليلاً، وعُد إلى الله، فالله رحيم، وهو يبحث عن ذريعة لإفاضة الرّحمة عليك. وإذا أُنبَتَ إليه، فإنه يستر بغفرانه معاصيك وعيوبك الماضية، ولن يُطلِعَ عليها أحداً ويجعلك صاحب فضيلة، ويُظهر فيك الأخلاق الكريمة، ويَجعلك مرآةً لصفاته تعالى، ويجعل إرادتك فعّالة في ذلك العالم كما أنَّ إرادته نافذة في جميع العوالم. كما ورد في حديثٍ منقول: إنَّ أهل الجنّة عندما يستقرُّون في الجنّة، تبلغهم رسالة من الحقّ تعالى خلاصتها: من الحيِّ الأبديِّ النبي لا يموت، إذا أردتُ شيئاً قلتُ له كُن فيكون، جعلتُكَ هذا اليوم في مستوى إذا أردت شيئاً قلت له كُن فيكون، جعلتُكَ هذا اليوم في مستوى إذا أردت شيئاً قلت له كُن فيكون.

لا تكن مُحبًا لنفسك، سلم إرادتك للحق تعالى، فإنَّ الذات المقدَّسة يتفضَّل عليك بجعلك مَظهراً لإرادته، ويجعلك متصرِّفاً في الأمور كافّة. ويُخضعُ لقدرتك مملكة الإيجاد.

فيا أيّها العزيز، أنت أعرفُ بنفسك فاختر إمّا هذا وإمّا ذاك، فالله عنيُّ عنّا وعن كلّ المخلوقات، إنّه غنيٌّ عن إخلاصنا وإخلاص كلّ الموجودات.