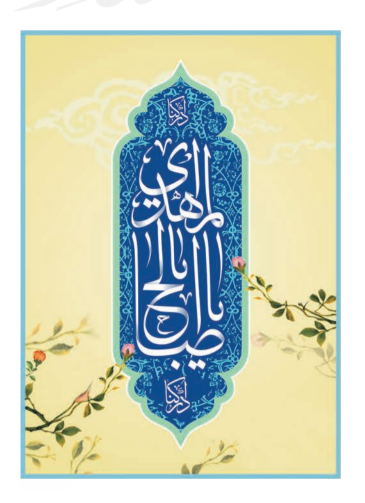
# رَوْلِ مِنْ قَافِيْنِ



موقف

المناجاة الشعبانيّة

فرائد

أفضلُه تسبيحُ الزهراء عليها

قراءة في كتاب

«ميزان الحكمة» للريشهري

بصائر

الكرامات

مصطلحات

كُنَى الأئمّة ﷺ، وأوصافُهم

مصطلحات

الفلسفة

عربية. أجنبية. دوريات

مفكّرة

حكم ولغة / تاريخ وبلدان/ شعر

إصدارات

إعداد: جمال برو

إعداد: «شعائر»

إعداد: «شعائر»

قراءة: سلام ياسين

العلَّامة الشيخ مغنيَّة ﴿ اللَّهِ

المحقّق الأردبيلي

السيد كمال الحيدري

إعداد: ياسر حمادة

ii موق*ف* 

# من كلمات العلماء حولَ المُناجاة الشَّعبانيَّة عُمْدَةُ التَّهيئة لشهر الله تعالى

\_\_\_\_\_ اعداد: «شعائر» \_\_\_\_\_

\* أورد السّيّد ابن طاوس في (إقبال الأعمال) أنَّ ابن خالويه (وهو من كِبار العلماء، كان معاصراً لدولة الحمدانيِّين، وكان عالمَهم)، يقول في المُناجاة الشّعبانيّة: «إنَّها مناجاةٌ أمير المؤمنين عليّ ابن أبي طالب عليّة والأئمّة من وُلِده عليه كانوا يَدعُون بها في شهر شعبان».

\* قال العارف الجليل آية الله الملكي التبريزي وَاللَّم في كتاب (المراقبات): «ومناجاتُه الشّعبانيّة معروفةٌ، وهي مناجاةٌ عزيزةٌ على أهلِها، يُحبُّونها ويستأنسون بِشعبان من أجلِها، بل يَنتظرون على أهلِها، يُحبُّونها ويستأنسون بِشعبان من أجلِها. وفي هذه المُناجاة علومٌ مَحِيءَ شعبان ويَشتاقون إليه من أجلِها. وفي هذه المُناجاة علومٌ جمّة في كيفيّة تَعامُل العبد مع الله جلَّ جلالُه، وبيانُ وجوهِ الأدب التي يَنبَغي أَنْ نلتزمَها ونتَأدَّبَ بها عندما نسألُ الله تعالى حوائجنا، ونَدعوه سبحانَه ونستغفرُه. وهذه المناجاة من مُهمّات أعمال هذا الشّهر، بل للسّالك أنْ لا يَترك قراءة بعض فقراتِها على مَدارِ السّنة، ويُكثر المُناجاة بها في قُنوتِه وسائر حالاتِه السّنيّة. إنّ هذه المناجاة مناجاةٌ جليلةٌ ونِعمةٌ عظيمةٌ مِن بركاتِ آلِ مُحمّدٍ عليهم السلام، يَعرفُ قَدرَ عَظَمتِها مَنْ كان له قلبٌ أو أَلقَى السّمْعَ وهو السلام، يَعرفُ قَدرَ عَظَمتِها مَنْ كان له قلبٌ أو أَلقَى السّمْعَ وهو

يضيف: «وَلَعمري إِنَّ الأغلب لا يَعرفونَ شأنَ نِعمةِ هذه المناجاة، وإنَّ مِن شأنها علوماً عزيزةً ومعارف جليلةً، لا يَطَّلعُ عليها وعلى أبعادها إلَّا أهلُ ذلك من أولياء الله الَّذين نالوا بها مِن طريقِ الكَشفِ والشُّهود ما نالوا. ثمَّ إِنَّ الوصولَ إلى حقائقِ هذه المُناجاة عن طريقِ المُكاشفة، إنّما هو مِن أَجَلِّ نِعَم الآخرةِ، ولا يُقاسُ الوصولُ إلى حقائق هذه المقامات بشيءٍ مِن نعيم الدُّنيا، وإليه أشارَ الصَّادقُ عَلَيْ بقوله: (لَوْ عَلِمَ النَّاسُ ما في فَصْل معرفةِ اللهِ، ما مَدُّوا أَعيُنَهُم إلى ما مُتِّع به الأعداءُ من زَهرةِ الحياةِ الدُّنيا، وكانت دُنياهُم أقلَ عندهم مَّا يَطؤونَهُ بِأرجُلِهم، وتَنعَموا بمعرفةِ وكانت دُنياهُم أقلَ عندهم مَّا يَطؤونَهُ بِأرجُلِهم، وتَنعَموا بمعرفةِ اللهُ، وتَلَذَّوا بها تَلَذُّذَ مَنْ لَمْ يُرَل في رَوْضاتِ الجِنان مع أولياءِ

من كتاب (مناهل الرّجاء - أعمال شهر شعبان) للشّيخ حسين كوراني

### الإمام الخميني: في المناجاة مسائل عرفانية

\* يقول الإمام الخميني في وصيته: «نحنُ نَفتخرُ بِأَنَّ لنا مناجاة الأئمَّة الشّعانيّة».

وأبرزُ انطباع يَخرجُ به المُتابِعُ لِنَصِّ الإمام، هو تَفاعلُه النَّوعيِّ مع المُناجاةِ الشَّعبانيّة. بل إنَّنا إذا أرَدنا البحثَ عن مُكوِّناتِ اللَّهيب الباطنيّ عنده، لَوَجَدنا أنَّ المناجاة الشّعبانيّة في الطَّليعة.

ومن كلماته وَاللَّهِ اللهِ لَمْ يَكُن فِي الأدعية إلَّا الْمَناجاة الشّعبانيّة، لَكَفى ذلك دليلاً على أنَّ أَئمَّتنا هم أَئمَّةٌ بِحقٍّ، لأنَّهم أنشأوا هذا الدُّعاء وواظَبُوا عليه».

(صحيفة نور)

يَتَحدَّث الإمام عن ضيافة الله تعالى، فيقول:

- «شهرُ شعبان هو لِتهيئة الفرْدِ والأُمَّة لِضِيافةِ الله تعالى. والعُمْدَة فِي هذه التّهيئة هي المناجاة الشّعبانيّة. أنا لمْ أرَ في الأدعية دعاءً ورَدَ حَوْلَه أنَّ جميعَ الأئمَّةِ كانوا يَقرأونه، إلَّا هذا الدُّعاء».

(صحيفة نور)

- «المناجاة الشعبانية مِن أَعظم المعارف الإلهية، ومِن أهم الأمورِ التي يَستطيعُ مَن هُم أهلُها أنْ يَستفيدوا منها في حُدود إدراكِهم». - إلى أن يقول: «في المناجاة الشعبانية مَسائل عرفانية يُمكن أنْ يُدركَها الفلاسفةُ إلى حدودٍ ما، أيْ أنْ يَفهموا عناوينها، لكن حيثُ أنّه لمْ يتَحقّق لهُم الذّوقُ العرفانيُّ، فإنّهم لن يَستطيعوا أنْ يعيشوها. كم هي عظيمة هذه المناجاة؟

ماذا أراد الأئمّة عليه ؟

لَمْ أَرَ أَنَّ الأَئمَّة عِلَيْهِ، جميع الأَئمَّة، كانوا يَقرأون دعاءً واحداً إلَّا هذه المُناجاة. هذا دليلٌ على عَظَمَة هذه المُناجاة، بحيث أنَّ الأئمَّة كلّهم يَقرأونها».

(صحيفة نور)



### ليسوا في القبور حالين، ولا في الثّري ساكنين

«قال السَّائل: قد أَجمَعنا على أنَّ الحُجَج عِلَيْهِ أحياءٌ غيرُ أمواتٍ يَعُون ويَسمَعون، فهل هُم في قبورِهم؟ فكيف يكون الحيُّ في الثَّرى باقياً؟

والجواب: أنَّهم عندنا أحياءٌ في جنّةٍ من جنَّات الله عزَّ وجلَّ، يَبلُغُهم السَّلام عليهم من بعيدٍ ويَسمَعونه من مَشاهدهم، كما جاء الخبر بذلك مبيّناً على التقضيل، وليسوا عندنا في القبور حالين، ولا في الثَّرى ساكِنين. وإنَّما جاءت العبادةُ بالسَّعي إلى مشاهدهم، والمُناجاة لهم عند قبورهم امتحاناً وتعبُّداً، وجُعِلَ الثوابُ على السَّعي والإعظام للمواضع الّتي حَلُّوها عند فراقِهم دار الجَزاء.

وقد تعبّد الله الخلق بالحجِّ إلى البيت الحرام والسَّعي إليه من جميع البلاد والأمصار، وجَعَلَهُ بيتاً له مقصوداً، ومقاماً مُعظَّماً محجوجاً، وإنْ كَان الله عزَّ وجلَّ لا يَحويه مكانٌ، ولا يكون إلى مكانٍ أقربَ من مكانٍ، فكذلك يَجعلُ مشاهدَ الأَنَّمَة عِلْيُ مَزُورة، وقبورَهُم مقصودة، وإنْ لم تَكُن ذواتُهم لها مجاورة، ولا أجسادُهم فيها حالَة».

(المسائل العكبريّة، الشّيخ المفيد)

### نزعُ الله البركةُ منهُ

«رُوي عن أبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عن طَلَبِ الحواتج إلى بالوَرَع، وقَوُّوه [أي الوَرَع] بالتقيّة والاستغناء بالله عن طَلَبِ الحواتج إلى صاحب السُّلطان. واعلموا أنَّه مَن خَضَع لِصاحب سلطانٍ ولِمَن يُخالفُه (يُخافُه) على دينه طلباً لِما في يدّيه من دُنياه، أذلَّه الله ومَقتَهُ عليه، وَو كَلَهُ إليه، فإنْ هو غَلَبَ على شيءٍ من دُنياه فصار إليه منه شيءٌ، نَزَعَ الله البركة منه».

(المقنع، الشّيخ الصّدوق)

### خيرٌ من الصّلاة تنفُّلاً، وأفضلُه تسبيح الزّهراء ؛

«التعقيب: وهو بعد الفريضة أفضل من الصلاة تنفُّلاً، كما في حَسَنة زرارة، وأفضلُه تسبيحُ الزّهراء عليها السلام، ففي صَحيحة أبي خالد القمّاط: «أنَّه في كلّ يوم، دُبُر كلّ صلاة، أفضلُ من صلاة ألف ركعة في كلّ يوم».

والظّاهر أنّ الجلوس غيرُ شرطٍ في حصول حقيقته الشّرعيّة، بل في كماله، وإنْ فشّره بعضُ اللّغويّين بالجلوس بعد الصّلاة لدعاءٍ أو مسألةٍ، وقد فسّره بعضُ علمائنا بالاشتغال بعد الصّلاة بدعاءٍ أو ذِكرٍ أو ما أشبَهه، ولعلّ المُراد بما أشبَهه: البكاء من خَشيةِ الله تعالى، والشّكر على جزيل آلائه، والتّفكّر في عجائبِ أرضِه وسمائِه، وما هو من هذا القبيل.

وهل يعدُّ الاشتغال بعد الصَّلاة بقراءة القرآن تعقيباً، فيَبرأ ناذِرُ التَّعقيب به؟ الظّاهر نعم، وفيه تأمُّل، ولم أَظفر في كلام الأصحاب بشيء في هذا الباب».

(الاثنا عشريّة، الشّيخ البهائيّ)

### عذاب القبر وسؤاله

«لا خِلاف بين المسلمين في عذاب القبر وسؤاله، والأخبارُ به متواترةٌ، لكنّ اختلاف الأخبار في العموم والخصوص. فَفي كثيرٍ منها من الأخبار أنّه يُسأل عن العقائد، وأنَّ السُّؤال عامٌ لكلِّ أحدٍ، وفي بعض الأخبار الصَّحيحة أنَّ السُّؤال حين الضَّغطة، وفي كثيرٍ منها أنَّه يجيء ويُجلَس ويُسأل، وهذا الخبر صحيح واردٌ بِطُرُقٍ مُتكثِّرة لا يمكن طرحُه. وظاهرُهُ أنَّ السُّؤال من المؤمنين الخُلَص والكفَّار الخُلَص، والباقون من المُستضعفين والفُسَّاق مَلْهوٌّ عنهم، ولا يُسألون إلى يوم القيامة، وظاهرُه مخالف للأخبار الكثيرة، ويُمكن تأويله بالشُّؤال المقرون بالثّواب والعقاب؛ فإنَّ قبرَ المؤمن الخالص روضةٌ من رياض الجنَّة، وقبرَ الكافرِ الخالص حُفرةٌ من حُفرِ النّار...».

(روضة المتقين، المجلسيّ الأوّل)

# (ميزانُ الحكْمَة)

## موسوعةٌ حديثيّةٌ معاصرة

\_\_\_\_\_ قراءة: سلام ياسين



الكتاب: ميزان الحكمة.

المؤلّف: آية الله الشّيخ محمّد محمّدي الرّيّ شهريّ. النّاشر: «دار الحديث»، قمّ المقدّسة ١٤١٦ للهجرة.

كتاب (ميزان الحكمة) لآية الله الشيخ محمّد الريشهري محاولة رائدة في تبويب الأحاديث غير الفقهيّة للرّسول الأكرم والأئمّة المعصومين عليه تبويباً حديثاً تُلحَظ فيه عناوين جديدة يحتاج إليها الباحث المعاصر، في دراساته الاجتماعيّة، والاقتصاديّة، والسّياسيّة وغيرها.

#### الغاية من تأليف الكتاب

\* يقول المؤلّف في مقدّمته على الطّبعة الأولى: «لاحظتُ أنّ عمليّة جمع وتبويب الرّوايات والأحاديث التي تتعلّق بالدّراسات الفقهيّة سواء من العبادات أو المعاملات قد أُنجِزت [في كتب الحديث] بصورة كاملة تقريباً، ولكنْ فيما يختصّ بالقضايا الفكريّة، والأخلاقيّة، والاجتماعيّة فلا يوجد -مع الأسفشيءٌ من هذا القبيل، وحتى لو كان هناك بعض الجهد فإنّه لا يكاد يُذكر. فإذا أراد باحثٌ التّعبير عن رأيه بشأن القضايا الآنف ذكرُها، يتعيّن عليه الرّجوع إلى عدّة كُتب ومجلّدات ممّا يتطلّب منه وقتاً طويلاً، وقد يتعسّر عليه العثور على كافّة الرّوايات التي تساعد على إكمال بحثِه، وتمكينه من الإعراب عن الرّأي التي تساعد على إكمال بحثِه، وتمكينه من الإعراب عن الرّأي الصّائب والدّقيق. فوجدتُ أنّ هناك حاجةً مُلحّةً إلى كتاب يجمعُ بين طيّاته أحاديث الرّسول على، وأهل بيتِه عليه، وتنسيقِها حسب نظام خاصّ لكي يتسنى للباحث العثور بسهولة على حسب نظام خاصّ لكي يتسنى للباحث العثور بسهولة على النّص المطلوب».

\* وجاء في مقدّمته للطّبعة الثّانية من الكتاب: «وبعد، فإنّ الحديث الشريف هو مفتاح فهم القرآن الكريم واستيعاب معانيه، والطّريقُ الوحيد الّذي من خلاله نتعرّف على هَدْي قادة الإسلام

العظام، ذلك الهَدي الّذي يمثّله تراث الرّسول على وأهل بيته الكرام على هو الثقل الآخر بجانب الكتاب العزيز. وإنّ المسلمين لا يمكن أن يصلوا إلى المعين العَذْب للعلوم الإسلامية إلّا بالاغتراف من هذَين التّراثين معاً».

### الطّبعة الثّانية من (ميزان الحكمة)

وهكذا، فقد بذل الشّيخ الرّيشهري جهداً استثنائيًا لتأليف الكتاب استمرّ أربعة عشر عاماً، فأخرجَه بدايةً في عشر مجلّدات تتوزّع عليها مئات العناوين المرتّبة ترتيباً ألفبائيّاً، تبدأ بـ«الإيثار»، وتحت كلّ عنوان أبوابٌ عدّة تنظّم الأحاديث في العنوان الواحد تنظيماً موضوعيّاً.

فعَلى سبيل المثال، عنوان «اللّباس» تأتي تحتَه أبواب: «الاقتصاد في اللّباس» و «خيرُ لباس كلّ زمان لباسُ أهلِه»، و «لباس الزّينة» و «لباس العبادة»، و هكذا.

وفي طبعته الثانية، أُخرج الكتاب في مجلّدات أربعة بدلاً من عشرة، وأُجريت عليه تعديلات عدّة، أبرزها بنَصّ المؤلّف:

١- تصحيحُ نصّ الأحاديث، وذلك من خلال مقابلتها مع المصادر، وتنقيحُ العناوين.

٢- استبدال بعض الأحاديث المكرّرة، أو غير المتطابقة مع العناوين بأحاديث أخرى.

٣- إرجاعُ الكثير من الأحاديث إلى مصادرها الأوليّة بدلاً عن
 الكُتب التي تُعتبر واسطةً في نقل الحديث.

٤ - متابعةُ الطّبعات الحديثة بدل القديمة في استخراج الأحاديث.

 ٥- كشف كل رموز الكتاب. [في الطبعة الأولى كان يُرمز لكل مصدر حرف أو أكثر]

٦- نقلُ مصادر الأحاديث إلى الهامش بدلاً من النّصّ.

٧- انتقاء أوثق المصادر وأكثرها اعتباراً من بين مصادر متعددة
 للحديث الواحد.

٨- برمجتُه في جهاز الحاسوب.

### رحلةُ المؤلّف في إعداد الكتاب

يقول المؤلّف في مقدّمته على الطّبعة الأولى: «كانت البداية في تأليف هذا الكتاب في سجن مدينة خراسان سنة ١٣٨٨ للهجرة اليف هذا الكتاب في سجن مدينة خراسان سنة ١٣٨٨ للهجرة مننحت في الفرصة في إعداد هذا الكتاب إلى جانب التّدريس، والمطالعة، والبحث. وقد خصّصت كلّ أيام العطلة الصّيفيّة - تقريباً لإنجاز هذا العمل.

وفي بداية العمل، بدأتُ بمراجعة كلّ الرّوايات تقريباً الّتي وردت في أجزاء كتاب (بحار الأنوار)، حيث سجّلتُ كافّة الملاحظات المطلوبة، وقد استمرّت هذه العمليّة فترةً تتراوح بين سنتين وثلاث سنوات، وبعد أن رتّبتُ هذه الملاحظات ترتيباً الفبائياً عُدتُ مرّة ثانية إلى النّصوص والمراجع، وأخذتُ أُبوّب الأحاديث على أساس الموضوع والمحتوى، ولا أذكر مدى ما استَغرَقتْه هذه المحاولة من وقت، ولكنيّ لا أنسى المشقّة الّتي عانيتُها حتى تمّ إنجازُها بنجاح».

جديرٌ بالذّكر أنّ آية الله الريشهري ضَمّن كتابه أحاديث من مصادر «أهل السّنة» تتميماً للفائدة المرجوّة من تأليفه. يقول: «رأيتُ من المفيد وأنا أواصلُ السّعي لإنجاز هذا الكتاب، أن أراجع كُتب أهل السّنة، وأُضيف إلى الكتاب ما نقلوه من الحديث ممّا يتصل بالقضايا المطروحة، ليكون الكتاب ذا جدوى من مختلف الجهات للمُهتمّين بمثل هذه الدّراسات، وأثناء ما كتاب (كنز العمّال) لمؤلّفه حسام الدّين الهنديّ المتوفّ سنة ٥٧٥ كتاب (كنز العمّال) لمؤلّفه حسام الدّين الهنديّ المتوفّ سنة ٥٧٥ حيث الشمول، ويتألّف من ستة عشر جزءاً، و٥ ١٢,٢١ صفحة، وتضمّ هذه الأجزاء ١٤,٦٢٤ قولاً منقولاً، حيث لم يكتسب جانبٌ منها صفة «الحديث»، وربّما يبلغ مجموع الأحاديث المنقولة في كتاب (كنز العمال) حوالي أربعين ألف حديث.

وعند تتبعي لفصول ذلك الكتاب شعرت بالاستغناء تقريباً عن بقيّة كُتب أهل السّنّة، فنقلتُ منه الأحاديث ذات الصّلة بطبيعة عملي في كتابنا (ميزان الحكمة)».

#### موسوعة (ميزان الحكمة)

لم يتوقف المؤلّف يوماً عن المُضيّ في مشروعه القاضي بـ «تدوين أسس الفكر الإسلاميّ طبقاً للأدلّة المستقاة من القرآن الكريم والسّنة»، لذا مضى في إنجاز موسوعة شاملة هي تطوير وتكميل لكتاب (ميزان الحكمة)، تحمل خصوصيّات، منها:

١ - عرضُ الأحاديث إلى جنب الآيات القرآنية.

٢- استيعاب حالات «العموم والخصوص»، و «المطلق والمقيد»،
 وغيرها.

٣- رفع «التّعارض» الظّاهر في بعض الأحاديث، وبيان أوجُه الجمع بينها.

٤ - تسهيل الوصول إلى الأبواب المطلوبة.

وقد سبق طباعة هذه الموسوعة إصدار أجزاء منها بصورة مستقلة، منها: (العقل والجهل في الكتاب والسّنة) - (العلم والحكمة في الكتاب والسّنة) - (الخير والركة في الكتاب والسّنة) - (الخير والركة في الكتاب والسّنة)، وغيرها..

#### نبذة عن المؤلّف

وُلد آية الله الرّيشهري سنة ٢٩٤٦ للميلاد في مدينة الرّي - جنوب طهران - وأنهى دروسه الابتدائية فيها، ثمّ التحق بالحوزة العلميّة في مدينة قمّ سنة ١٩٦١م، فحاز على درجة الاجتهاد المطلّق في الفقه، وأُجيز برواية الحديث.

كان من النّاشطين في الثّورة الإسلامية قبل الانتصار وبعدَه، وتعرّض للاعتقال والنّفي. عيّن في الجمهورية الإسلامية في مناصب رفيعة عدّة، منها:

- حاكم الشّرع في «محاكم الثّورة الإسلاميّة».

- وزيراً للأمن.

- المدّعي العامّ في البلاد.

- مُثّل أهالي طهران في «مجلس خبراء القيادة».

- عضو «مجلس تشخيص مصلحة النظام».

- رئيس «مؤسّسة دار الحديث العلميّة الثقافيّة».

صائر

# الكرامات، يُقرّها الدّين، ولا يَأباها العقل تأثيرُ الأسباب الطّبيعيّة مشروطٌ بإرادة الله تعالى

|                  | 444        | 411    | w      |  |
|------------------|------------|--------|--------|--|
| in in the second | l≈ 3"::    |        | · - +1 |  |
|                  | اد مغنیه ه | محمدحو | اسيح   |  |
|                  |            | •      | C"     |  |

\* «كلَّ مَن يَعترف بِوُجود قوَّة مُدَبِّرة وراء الطَّبِيعة، يلزمُهُ حتماً أَنْ يَعترف بالمعجزات والكرامات، لأنَّ مَن أَوْجَدَ الطَّبِيعة بكاملها من دون سبب طبيعيٍّ، فأَوْلى أَنْ يُوجِدَ بعضَ أشيائها كذلك».

\* ما يلي، مقتطفٌ من كتاب (نظراتً في التَّصوُّف والكرامات) للشّيخ محمَّد جواد مغنيّة رَّطِّسَ، يُلقي الضّوء على حقيقة الكرامة في المفهوم القرآني، مبيّناً أنّها تُباين الصُّدفة، ولا تَتنافى مع مبدأ العليّة، ولا تأباها العقول.

فرق بعيدٌ بين ما يُجيلُه العقلُ ويَجزمُ بِعدَم وُقوعِه، وبين الّذي يَتعجَّب منه بعد وقوعه. مثلاً، إذا قال لك قائلٌ: الأسود أبيض، والموجود معدوم، والواحد أكثر من الاثنين، والعشرة أقلّ من الواحِد، فإنَّ عقلَكَ يَرفض هذا بمجرَّد سماعِه، وبدون توقُف، لأنَّه مَحالٌ في نفسه، مُمتنعٌ في ذاته. أمّا إذا سمعْتَ رجلاً يُخبِر بالمغيّبات، أو يقرأ الأفكار على واقعها فإنّك لا تُنكِر عليه، ولكنّك تتعجَّب منه لأنّه أتى بغير المُعتاد والمألوف.

### القرآن الكريم والمعجزات

لقد أَكْبَرَ القرآنُ العقلَ، وأجلّه أيّ إجلالٍ، واعتبَرَهُ أساساً للتّفكير بخلق الإنسان، والسّماوات والأرض، ودليلاً للإيمان باللهِ وكُتبِه ورُسُلِه. وفي الوقت نفسه نسبَ للأنبياء معجزات خارقةً للعادة، كقصّة عُزيرِ النّبيّ الذي أحياه الله بعد أن أماته مائة عام، وأبقى طعامَه على ما كان لم تغيّره السُّنون، وحكاية إبراهيم الخليل عليه مع الطيور الأربعة، وكيف أتت إليه سَعيا بعد أن قطعهُنَّ وفرَّق أجزاءهنَّ على الجبال، وكعصا موسى عليه التي انقلبت حيَّة تسعى، وكإبراء عيسى عليه الأكْمَة والأبرص والأعمى، وإحيائه الموتى، وكمحاربة الملائكة مع والرسول الأعظم خاتَم النبيّين صلى الله عليه وآله، ورَمْيه الحصى والتَّراب في وجوه المشركين، حيث كانت الرَّميةُ سبباً لهزيمتِهم وانتصار المسلمين عليهم. وذكر القرآنُ الكريمُ أيضاً كرامات وانتصار المسلمين عليهم. وذكر القرآنُ الكريمُ أيضاً كرامات وقصّة للأولياء، كَحمل السّيدة مريم عليها السلام بلا دَنس، وقصّة

أهل الكهف، وقصة آصف بن برخيا مع سليمان عليه في عرش بلقيس، وقول ابن برخيا كما أخبرنا المولى عز وجل: ﴿. أَنَا عَائِكَ بِهِ عَبِّلُ أَن يَرْتَدً إِلَيْكَ طَرَفُك . ﴾ النّمان ٤٠، وما إلى ذلك من خَوارِق العادات الّي جاء ذكرُها في الكُتُب السّماوية، ولو كانت مَحالاً لم يُخبِر القرآنُ عن وقوعها، ولم تَتقبّلها عقولُ الملايين عبرَ القُرون والأجيال.

بل إِنَّ القرآنَ المجيدَ قد أثبتَ السَّحر: ﴿ وَٱتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَر سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَر سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ السِّحْر وَمَا أُنزِلَ عَلَى الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْر وَمَا أُنزِلَ عَلَى الشَّيَطِينَ بِبَابِلَ هَدُرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَقَّى يَقُولًا إِنَّمَا نَعْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكَفُرُ فَي اللَّهُ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِن يُفَرِقُونَ مِن عَلَيْ وَلَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِن أَحَدٍ يُنْ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِن المَد وَلَا يَنفَعُهُم اللهِ وَيَنْعَلَمُونَ مَا يَضُرُهُمُ وَلَا يَنفَعُهُم اللهِ اللهِ وَيَنْعَلَمُونَ مَا يَضُرُهُمُ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَعْفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَعْدَونَ وَلَا يَعْمَلُونَ مَا يَصْرُونَ مَا يَصْر وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَعْفَعُهُمْ وَلَا يَعْفِيمُ وَلَا يَعْمُونَ مَا يَصْرُونَ مَا يَصْرُا يَعْفَعُهُمْ وَلَا يَعْمَلُونَ مَا يَعْمُ مُنْ الْمَالِقُونَ مَا يُعْمِلُونَ مَا يَصْر يَعْمُ الْمِلْ الْمِقْونَ مِنْ يَصْر يَعْمُ وَلَا يَعْمُ مِنْ يَعْمُ وَلَوْلِونَا اللهُ وَمُ الْمُؤْمِ وَلِهُ مِنْ عَلَا يَعْمُ مُعُمْ مِي الْمِلْونَ مِنْ يَعْمُ مِنْ مُلْمُ وَلَا يَعْمُ مُ وَلَا يَعْمُ وَلَا يَعْمُ وَلَا يَعْمُونُ مَا يَعْمُ مُعُمُ مِنْ مِنْ يَعْمُ مُ وَلَا يَعْمُ وَلَا يَعْمُ وَلَا يَعْمُ وَلِا يَعْمُونَ مَا يَعْمُونُ مَا يُعْمُونُ مِنْ مَا يَعْمُ مِنْ مِنْ مِنْ يَعْمُونُ مُونَ مَا يَعْمُونُ مُنْ مِنْ الْمُولِقُولُ مِنْ مِلْ يَعْمُونُ مِنْ مُنْ يَعْمُ مُنْ عُلُولُ الْمُعْمِلُ مَا عَلَا مُعَلِّى مُل

#### الكرامات

وعلى هذا فإنَّ حصولَ الكرامات على أيْدي الأولياء أمرٌ ممكنٌ يُقرُّه الدِّين ولا يأباه العقل، وقد فرَّق علماء الكلام بين المعجزة والكرامة بأنَّ الأولى يُشترَط فيها التّحدي، كأنْ يقول النّبيُّ لِمَن بُعِث إليهم: "إن لم تَقبَلوا قولي فافعلوا مثل هذا». أمَّا الثّانية، وهي الكرامة، فلا يُشترَط فيها التّحدي.

اعتراض: وقد يَعترض البعضُ بأنَّ الحوادث المحسوسة لا بدَّ

أن تَخضع لأسبابٍ مادّية، وعِلَلٍ طبيعيّة، ومعجزات الأنبياء وكرامات الأولياء تتنافى مع قانون الطبيعة ومبدأ العِليّة القائل: إنَّ لِكُلِّ حادثة سبباً، وإذا انتقض هذا المبدأ فلا يُمكن الاعتمادُ على أيّة نظريّة فلسفيّة، وقانون علميًّ، لأنَّ كلاً من الفلسفة والعلوم يَرتكز على نظام العلَّة والمعلول الطبيعيّين، وبالتّالي يثبت القول بالاتفاق والصدفة الّتي أبطلَها العلمُ ورَفضَها العقلُ، وعليه يكونُ القولُ بالمعجزات والكرامات باطلٌ من الأساس.

الجواب: إنَّ القول بالصدفة باطلٌ من غير شكِّ، ومبدأ العليّة والسّببيّة حقٌ لاريب فيه، ولا يمكن نقضُه في حال من الحالات، ولكنَّ الحوادث الطبيعيّة لا يجب أن تكون عِلَلُها وأسبابها أبداً ودائماً طبيعيّة، كيف وعلَّةُ الطّبيعة بمجموعها قوّةٌ تمكنُ وراءَ الطّبيعة، وقدرةٌ تتصرّفُ فيها كيف تشاء ومتى تشاء؟! وإرادةُ الله سبحانه قد تعلَّقت بالمعجزة والكرامة ابتداءً، وبلا توسُّطِ سبب طبيعيً، وبهذا كانت خارقةً للمعتاد.

وقد جاء في الكتاب العزيز: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ وَإِذَا اللَّهُ عَبَادِى يَقُولَ لَهُ رُكُن فَيكُونُ ﴾ يس: ٨٦، ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِّى فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوة اللَّاعِ إِذَا دَعَانِ.. ﴾ البقرة: ١٨٦. واستجابة الدُّعاء قد تكون بتَهيئة الأسباب العاديّة، وقد تكون عجرّد الإرادة القدسيّة، بحيث يكون السّبب الأوّل والأخير هو إرادة الله وحدها، وجاء في الحديث الشّريف: ﴿إِنَّ اللهِ عباداً متى أرادوا أراد».

وقد شاهدنا أفراداً أُصيبوا بداءٍ أجمع الأطبّاء الاختصاصيّون على أنّه مُميتٌ لا علاج له، ثمّ برأوا فجأةً من دون تَطبيب، وسمعنا عمَّن أُصيب بضرباتٍ قاتلة، ومع ذلك بقي سالماً مُعافاً، ولا سبب إلَّا مشيئة الله. فكما يوجِدُ الله الأشياء بأسبابها الطبيعيّة فإنَّه قد يوجِد شيئاً لمجرَّد الإرادة، ومن دون سببٍ ظاهرٍ لحكمةٍ يَعلمُها هو، ونَجهلُها نحن، وحتى السَّبب الطبيعيّ لا يؤثِّر أَثَره إلّا بإرادته تعالى، فالنّار سببٌ للإحراق، والسُقوط من شاهق سبب للهلاك، ولكن بشرط أن لا يريد الله عكسَ ذلك، وبتعبير ثان أنّ الأسباب الطبيعيّة تقتضي التأثير إذا أرادها الله كذلك، فإذا انتَفَت إرادتُه انتَفَى التَأثيرُ قهراً.

وبالتَّالي، فإنَّ كلَّ مَن يَعترف بؤجود قوَّة مُدَبِّرةٍ وراء الطّبيعة،

القول بالصدفة باطلٌ من غير شك، ومبدأ العلية والسببية حقٌ لا رَيب فيه، ولكنَ الحوادث الطبيعيّة لا يجب أن تكون عللها وأسبابها دائماً طبيعيّة، كيف وعلَّةُ الطّبيعة بمجموعها قوّةٌ تمكنُ وراءَ الطّبيعة، وقدرةٌ تتصرّفُ فيها كيف تشاء ومتى تشاء ? ا

يلزمه حتماً أنْ يعترف بالمعجزات والكرامات، لأنَّ مَن أوْجَدَ الطّبيعة بكاملها بدون سبب طبيعيًّ، فأُولى أنْ يوجِدَ بعض أشيائها كذلك. أمّا مَن يُنكِر الخالِق الحكيم، فلا كلامَ لنا معه المنائها كذلك على كتابنا (الله والعقل).

### مِمَّا نُسِب إلى الصُّوفيّة

ولكن هناك من الكرامات الّتي نُسِبَت إلى شيوخ الصُّوفيّة، ونحنُ على علم اليقين بأنَّ بعضَها نُسِبَ إلى رجالٍ لا عهدَ لهُم بها ولا عِلم، وبعضها الآخر انْتَحَله مُدلِّسون للتَّمويه على البُسَطاء والبُلَهاء. وقد وَضع القُدامي العديد من المجلَّدات الضَّخمة في أمثال هذه «الكرامات» وأكثرُها مطبوع. وكان انتِشارُ هذه «الكرامات» المزعومة عاملاً قوياً في القضاء على التصوُّف والمُتصوِّفين، فلقد كان لهم مكانةٌ في القلوب، ووَجاهةٌ عند النّاس، ثمَّ انْتكسوا وضَعُف أمرُهم، حيث انتسب إليهم الأدعِياء الذين تَجاوزوا كلَّ حدٍّ في الكذبِ والتَّدليس، فبَعد أنْ كانت الكرامات معقولةً مقبولةً، كاستِجابةِ الدُّعاء في شفاء مريض، والنَّجاة من بعض المخاطر، وما إلى ذاك، ممَّا يتَّفق للصَّالحين وغيرهم، من ذوي النَّوايا الحسنة، أصبَحَت من النَّوع الذي ينفرُ منه السَّمعُ، ويَأباه الطَّبعُ.

ومن الأسباب الّتي عجَّلت بانقراض الصُّوفيّة، انغماسُ المُنتَمين إليهم في المحرَّمات والشَّهوات، وظهورُ أمثالِ القلندريّة [من الطُّرُق الصُّوفيّة الِّي تُبيح المسكرات]، حتى لم يبق معنى للتَّصوُّف عند هؤلاء ومَن إليهم إلَّا التَّكدِّي واستعمال البنْج والأفيون.

# مصطلحاتُ التّعريف بالأئمّة الاثنَى عشر علِيَّهِ الكُني والأوصاف في الأحاديث

المحقّق السّيد محمّد بن على الأردبيليّ على

\* تَمسُّ حاجةُ المؤمن المُتَتبِّع لروايات الأئمّة الاثنَي عشر من أهل البيت ﷺ إلى التّمييز بين المُصطلحات الّتي استُعملت في التّعريف بهم ﷺ، سواءً الكُني مثل: «أبي الحسن»، أو الأوصاف مثل: «العالم»، و«الفقيه». \* اختارَت «شعائر» ما تبنَّاه المحقِّق الأردبيليّ في موسوعته الرّجاليّة (جامع الرّواة).

> جاء التَّعبير عن المعصومين عليه بالكُنية والوَصف، والسَّبِ الغالب في ذلك هو حَراجة الظّروف الأمنيّة، وقد حَرصَ المختصُّون في علم الحديث وعلم الرّجال المُتكفِّل بدراسة الأسانيد على التّمييز بين الكنى المتشابهة، وبين الأوصاف، وعندما يصعبُ التّمييز فإنَّ المرجع فيه

قال الأردبيليّ في موسوعته الرّجاليّة المرجعيّة (جامع الرّواة): (.. إذا وَرَد في الرّواية عن «أبي جعفر عليه» فالظّاهر منه الباقر عليه، وعن «أبي جعفر الثّاني عليه» فهو الجواد، وقد يُطلَق ويراد منه الجواد عليه، فالتمييز يظهر من الرّجال.

وكلّما ورد عن «أبي عبد الله»، فهو الصّادق عليه، وكذا كلّما ورد عن «أبي إسحاق الله كما صرَّح به الكِشِّيّ عند ترجمة إبراهيم

وإذا وَرَد عن «أبي الحسن الله الطَّاهر أنَّه الكاظم الله ، وعن «أبي الحسن الثّاني» فهو الرّضا عليه ، وعن «أبي الحسن الثّالث» فهو الهادي عَلَيْهِ، وقد يُطلَق ويُراد منه الرّضا والهادي عِلَيْهَا، فالتّعيين يظهر من رجالهم.

وكلَّما ورد عن «أحدهما» فهو الباقر أو الصّادق عليماً الله .

وكلّما ورد عن «أبي إبراهيم» أو «العبد الصّالح» أو عن «عبدٍ صالح» أو عن «الفقيه» فهو الكاظم الله ، وقد يُطلَق «الفقيه» ويُراد منه القائم الشَّيْد كما يظهر من باب «حدّ حَرَم الحسين السَّبِهِ وفضل كربلاء» من (التّهذيب)، حيث قال محمّد بن عبد الله ابن جعفر الحمْيَريّ: «كتبتُ إلى الفقيه عليه الله ...»، وقد يُطلق ويُراد

منه العسكريّ عليه كما صرَّح به في (التّهذيب) في باب «صلاة المضطرّ». وكلّما ورد عن «الرَّجُل» فالظّاهر أنّه العسكريّ عليَّه، وكلّما ورد عن «صاحب النّاحية» فالظّاهر أنّه القائم عليّه.

قال «الأفشار» في (رجاله): إعلم أنَّ الأئمّة صلوات الله عليهم يُذكَرون كثيراً بالكُني، فينبغي للمحدِّث أنْ يبيّن كُناهم ويميِّز الاشتراك؛ فـ «أبو محمَّد» مشترَكٌ بين الحسن بن علي، وعليّ بن الحسين، والعسكريّ علِشَلِهُ.

و «أبو عبد الله» مُشترَك بين الحسين بن على، والصّادق عليَّ الكنَّ الكنَّ المُطلَق في كُتُب الأخبار هو الصّادق علله.

ويقع كثيراً في الأخبار عن «أحدهما عِليُّك» والمرجع هو [الإمام الصّادق] وأبوه علِلسَّهُ الله .

و«أبو الحسن» مُشترَك بين زين العابدين، والكاظم، والرّضا، والنّقيّ الهادي عليَّا لِإِن المُطلَق هو الكاظم عليَّه، وكذا «الأوّل»، و «الماضي»، و «العالم»، و «الفقيه»، و «العبد الصّالح»، وكذا عن «عبدٍ صالح»، أو «الشّيخ»، أو «الرَّجُل»، وقد يُعبّر به عن العسكري علسكة.

و «أبو إبراهيم» هو الكاظم الله عليه ، و «أبو الحسن الثّاني» هو الرّضا، و «الثّالث» هو النّقيّ علِيُّكالاً.

و«أبو جعفر» مُشترَك بين الباقر والتّقيّ الجواد عِليُّكَا، والمُطلَق هو الباقر الله و كذا «أبو جعفر الأوّل»، والتّقيّ هو «الثّاني الله». و«أبو إسحاق» هو الصادق عليه، و«أبو القاسم» هو صاحب

الأمر عليه ، ويُطلَق على زين العابدين عليه أيضاً. و «النّاحية» كناية عن صاحب الأمر عليه، وهذه اللّفظة كانت بين الشّيعة رمزاً في زمان التّقيّة، وكذا «صاحب الدّار»).

#### الفلسفة

## نَظمُ العالَم نَظماً عقليّاً

| كمال الحيدري | السّبيّد |  |
|--------------|----------|--|
|              | - **     |  |

ما يلي، تعريف السيّد كمال الحيدري لـ «الفلسفة» لغةً واصطلاحاً، نقلاً عن تقرير شروحه على كتاب (الحكمة المُتعالية في الأسفار العقلية الأربعة) لصدر المتألّهين الشّيرازيّ (ت: ١٠٥٠ للهجرة).

«الفلسفة» كلمة يونانيّة ، وأصلُها اليونانيّ «فيلاسوفا» أي مُحِبُّ العلم والحكمة ، ثمّ انتقَلَت هذه الكلمة إلى اللَّغة العربيّة بلفظ «فيلسوف»، واشتُقَّ منه بعد ذلك لفظُ «الفلسفة».

قال الفيروزآباديّ: «والفيلسوف: يونانيّة، أي: مُحبّ الحكمة، أصلُه (فيلا) وهو المحبّ، و(سوفا) وهو الحكمة، والاسم: الفلسفة، مركّبة كالحَوْقَلة».

\*\*\*

التّعريف الاصطلاحيّ: ذكر صدرُ المتألّهين (في الأسفار الأربعة) للفلسفة تعريفَين اصطلاحيّين، وكلُّ واحدٍ منهما يَحكي جانباً من جوانب حقيقة الفلسفة وماهيّتها.

التّعريف الأوّل: هو ما أشار إليه المُصنّف بقوله: «معرفة حقائق الموجودات على ما هي عليها، والحكم بوجودها تحقيقاً». وقال أيضاً في موضع آخر من (الأسفار): «إنّهم عَرَفوا الحكمة بأنّها عِلمٌ بأحوال الموجودات الخارجيّة، على ما هي عليها في الواقع». ومن مجموع هذه الكلمات يتّضح أنّ الفلسفة عند صدر المتألّهين هي: العلم الباحث عن معرفة أحوال الموجودات الخارجيّة، والحُكمُ بوجودها تحقيقاً على ما هي عليه في الواقع الخارجيّ، أي العلم بأحوال الموجودات على نحو القَطْع واليقين بالوقوف على حقائقها الخارجيّة.

وليس المقصود من معرفة أحوال الموجودات عن طريق العلوم العقلية هو اكْتِناهُ ذَوات الأشياء والوقوف على تمام حقيقتِها، وإنّما المُراد من ذلك أنّ الإنسان يتعرّف على الأشياء في الواقع بحصب وسعه وطاقته؛ ولذا أضاف صدر المتألّهين إلى تعريف الفلسفة قائلاً: «بقدر الوسع الإنساني»، فالمعرفة الفلسفية للأشياء محدودة وتابعة لقدرة الإنسان واستعداده.

وقال ابن سينا في (الشّفاء): «إنّ الغرضَ في الفلسفة أن يُوقفَ على حقائق الأشياء كلّها على قَدْر ما يُمكن الإنسان أن يقفَ عليه».

التّعريف الثّاني: هو ما أشارَ إليه المصنّف بقوله: «وإنْ شئْتَ قُلتَ: نَظْمُ العالَم نَظماً عقليّاً على حسب الطّاقة البشريّة».

بيانُ ذلك: إنّنا عندما نأتي إلى الواقع والعالم الخارجيّ، نراه قائماً على أساسِ نظامٍ خاصٍّ، وهو نظامُ السَّبَية والمُسبِّية والعِلِّية والمعلولية، وبالتّعبير القرآنيّ: إنّ هذا العالم مخلوق على أساسِ القوانين والسُّنن الإلهيّة الثّابتة الّتي لا تَتَبدّل ولا تَتَحوّل، كما في قوله تعالى: ﴿.. فَلَن تَجِدَلِسُنَتِ اللّهِ تَبْدِيلاً وَلَن يَجِدَلِسُنَتِ اللّهِ تَحْوِيلاً ﴾ فوله تعالى: ﴿.. فَلَن تَجِدَلِسُنَتِ اللهِ تَحْدِيلاً وَلَن تَجِدَلُسُ وَفَقَ فَالْمِر وَفَقَ سُئنٍ إلهيّةٍ خاصةٍ لا يمكن أن تختلف أو تتخلف، وما من من المخلوقات إلّا وهو محكومٌ بهذا القانون الإلهيّ العام. قال تعالى: ﴿.. مَامِن دَآبَةٍ إِلّا هُو ءَاخِذُ أَبِنَاصِينِهُمَ ۚ إِنَ رَبِي عَلَى صِرَطِ قَالَ تعالى: ﴿.. مَامِن دَآبَةٍ إِلّا هُو ءَاخِذُ أَبِنَاصِينِهُمَ ۚ إِنَّ رَبِي عَلَى صِرَطِ مَسْتَقِيمٍ ﴾ هود: ٢٥.

إذاً، فَلَلعالَم قانونُه ونظامُه الخاص، وهو نظام السُّنَ الإلهيّة والأسباب والمُسبّبات، والفلسفةُ بِحَسَب هذا التّعريف الثّاني، عبارة عن النَّظم العلميّ والعقليّ المُطابِق لذلك النَّظام الخارجيّ القائم على أساس العليّة والمعلوليّة، والفيلسوف هو الذي يقف على حقيقة النظام الخارجيّ للعالم، ولكن من خلال فَهْمِه وإدراكه الذّهنيّ لذلك النّظام، فيعرف حقائق الأشياء على ما هي عليه من العلاقات والرَّوابط والسُّنَ الّتي تَحكُمها في الواقع الخارجيّ.

والفرق بين هذا التَّعريف والتَّعريف السّابق من جهتَين:

الجهة الأولى: إنّ التركيز في التّعريف السّابق كان متوجِّهاً إلى العلم والمعرفة بحقائق الموجودات على ما هي عليه، وأمّا التّعريف الثّاني فالنَّظر فيه مُتوجَّة إلى ذات النّظام العقليّ المُضاهي لِنظامِ العالَم الخارجيّ.

الجهة الثّانية: إنّ نظام الرّوابط والسُّنن الّذي يَحكم العالم الخارجيّ لم يكُن مُصرَّحاً به في التّعريف الأوّل، ولكنّه جاء صريحاً في التّعريف الثّاني.



### إذا أحبُّ اللهُ عبداً

الإمام علي علي عليه: إذا أَحَبَّ اللهُ تعالى عبداً أَلهَمَهُ الطّاعة، وأَلْزَمَهُ القناعة، وفَقَهَهُ في الدِّين، وقَوَّاهُ باليَقينِ، فاكتَفَى بالكفاف، واكتَسى بالعفاف. وإذا أَبغَضَ اللهُ عبداً حبَّبَ إليه المال، وبَسَطَ له الآمال، وأَلهَمَهُ دُنياه، وَوَكَلَهُ إلى هَواه، فرَكبَ العِناد، وبَسَطَ الفساد، وظَلَمَ العِباد.

\*\*\*

# العَجَب لمَن رأى الدُّنيا وتقلُّبَها...

عليّ بن أسباط، عن أبي الحسن الرّضا عليه الرّحمن الرّحيم، لا إله إلّا الله ، محمّدٌ رسولُ الله ، عَجَبُ لِمَن أَيْقَنَ المالوتِ كيف يَفرح؟ وعَجَبُ لِمَن أَيْقَن بالقَدرِ كيف يَحزَن؟ وعَجَبُ لِمَن رأى الدُّنيا وتقلُّبها بأهلِها بالموتِ كيف يَفرح؛ وعَجَبُ لِمَن عقل عن الله أنْ لا يَستَبْطِئ الله في رزقه، ولا يَتهمَه في قضائِه». فقال له حسين بن أسباط: فإلى مَنْ صار؟ إلى أكبرهما؟ قال: «نعم».

### لغة

لمادّة «برح» ومشتقّاتها معان عديدة متعلّقة بأفعالها وأسمائها، فعلى سبيل المثال، يقال:

بَرِحَ بَرَحاً وبُرُوحاً: زالَ. وبَرِحَ الأَرضَ فارَقَها؛ وَفي التَّنزيل: ﴿...فَلَنْ أَبْرَحَ الْأَرْضَ حَتَّى يَأْذَنَ لِي أَبِي...﴾ يوسف: ٨٠. وما بَرحَ يَفْعَلُ كَذا: أَيْ ما زالَ؛ وقولُه تعالى: ﴿قَالُوا لَنْ نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَاكِفِينَ...﴾ طه: ٩١.

والبَراحُ: الظُّهورُ وَالبَيانُ. وبَرِحَ الخَفاءُ: ظَهَر. قال الأَزْهَرِيُّ: بَرِحَ الخَفاءُ مَعْناهُ زالَ الخَفاءُ، وقيلَ مَعْناهُ ظَهَرَ ما كانَ خافِياً وَانْكَشَفَ، مَأْخوذٌ من بَراحِ الأَرْضِ وهو البارِزُ الظّاهِرُ، وقيلَ مَعْناهُ: ظَهَرَ ما كُنْتُ أُخْفِي.

والبارِحَةُ: أَقْرَبُ لَيْلَةٍ مَضَتْ. تَقُولُ: لَقيتُهُ البارِحَةَ. وَلَقيتُهُ البارِحَةَ الأُولى، وَهُوَ مِنْ بَرِحَ أَيْ زالَ.

والبَرْحُ، بفتح فَشكون: الشَّدَّةُ والشَّرُ وَالأَذَى والعَذابُ الشَّديدُ والمَشَقَّةُ؛ يُقالُ: لَقيتُ مِنْهُ بَرْحاً بارِحاً، أَيْ شِدَّة وَأَذَى. تقولُ مِنْهُ: بَرِحَ بِهِ الأَمْرُ تَبْرِيحاً، أَيْ جَهِدَهُ. وفي حديثِ قَتْلِ أَبِي رافِع اليَهودِيِّ: بَرَّحَتْ بِنا امْراَتُهُ بِالصِّياحِ. وفي الحَديثِ: ضَرْباً غير مُبَرِّح أَيْ غَيْرِ شاقً.

والتَّبريحُ قَتْلُ السَّوْءِ للحَيَوانِ مثل أَن يُلْقي السَّمَكُ على النّارِ حَيّاً. وقَتَلُوهم أَبْرَحَ قتل، أَي أَعْجَبَهُ.

وبَراح: اسْمٌ للشَّمْسِ، معرفة، مِثْلُ قَطامٍ؛ سُمِّيتْ بِذَلِكَ لانْتِشارِها وَبَيانِها.

وأُمُّ بَرِيحٍ: اسمٌ للغُرابِ، معرفة، سُمِّي بِذَلِكَ لِصَوْتِهِ.

(من معاجم اللّغة: الصّحاح، ولسان العرب، وتاج العروس)

#### زاوية مخصّصة لأوراق من التّاريخ، ترقى إلى مستوى الوثائق السياسيّة

# تاريخ

### جَمَع الله في الأئمّة على ما فرّقه في المؤمنين

«عن الحسن بن الجهم، قال: حضرتُ مجلس المأمون يوماً وعنده عليُّ بن موسى الرِّضا الشَّالِةِ، قد اجتَمَع الفقهاءُ وأهلُ الكلام من أهلِ الفِرَقِ المُختلِفة، فسأله بعضُهم، فقال له: يا ابن رسولِ الله، بأيِّ شيءٍ تصحُّ الإمامةُ لِمُدَّعيها؟

قال: بالنَّصّ والدّليل.

قال له: فدلالةُ الإمام فيمَ هي فيه؟

قال عليه السلام: في العلم، واستجابة الدّعوة.

قال: فما وجهُ إخباركم بما يكون؟

قال: ذلك بعَهْد معهود إلينا من رسول الله مَا عَلَيْكَ .

قال: فما وجهُ إخباركُم بما في قلوبِ النّاس؟

قال عليه السلام: أمَا بَلَغَكُم قولُ رسول الله عَالِيُّك : اتَّقوا فراسَةَ المؤمن فإنَّه ينظرُ بِنورِ الله؟

قال: بلي.

قال عليه السلام: فمَا من مؤمن إلَّا وله فَرَاسة؛ لِنَظَرِه بنورِ اللهِ، على قدرِ إيمانِه واستِبْصارِه وعِلْمِه، وقد جمع اللهُ للأَثمَّة منَّا ما فَرَّقه في حميع المؤمنين، وقد قال الله في كتابه العزيز: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِّلْمُتَوَسِّمِينَ ﴾ الحجر:٥٧، فأوَّلُ المُتوَسِّمين رسول الله عَلَيْك، ثمَّ أمير المؤمنين عَلَيْهِ من بعدهِ، ثمَّ الحَسَن والحُسَين والأَثمَّة من وُلْدِ الحسين عَلَيْهِ إلى يوم القيامة».

(ينابيع المعاجز، السّيّد هاشم البحرانيّ)

#### أماكن ارتبطت أسماؤها بأحداث مفصلية أو أشخاص رياديّين

## بلدائ.

#### حراء

حِراء: بالكسر، والتّخفيف، والمدّ: جبلٌ من جبال مكّة على ثلاثَة أميال، وهو معروف، ومنهم مَن يؤنَّته فلا يَصرفه، قال بعضُهم: ألَسنا أكرمَ التّقلَين طُرًّا وأعظمَهم، بِبَطنِ حِراءَ، نارا؟

فلا يصرفه لأنَّه ذَهَب به إلى البلدة الَّتي حِراء بها.

وقال بعضهم: للنّاسِ فيه ثلاثُ لغاتٍ؛ يفتحون حاءَه وهي مكسورة، ويقصرون أَلِفَه وهي ممدودة، ويميلونها وهي لا تسوغ فيها الإمالة [مَيلُ الألِف نحو الياء]، لأنَّ الرَّاء سبقتُ الألِف ممدودةً مفتوحة وهي حرف مكرَّر، فقامت مقام الحرف المُستعلي، مثل راشد ورافع، فلا تُمال.

وكان النّبيّ عَلَيْك، قبل أن يأتيه الوَحيُ يَتعبَّدُ في غارٍ من هذا الجبل، وفيه أتاهُ جبرائيل عَلَيْدٍ. وفي أعلاه قُلَةٌ شامخةٌ زَلُوج [قمّة بعيدة، مرتفعة]، ذكروا أنَّ رسول الله عَلَيْك، ارتَقي ذُروتَه ومعه نفرٌ من أصحابه فتحرَّك، فقال رسولُ الله عَلَيْك: «اسكُنْ يا حِراء..».

ومن جبال مكّة أيضاً «تَبِير»، وهو جبلٌ شامخ يقابلُ حِراء، لكنّ الأخير أرفعُ منه. وليس بهما نباتٌ، ولا في جميع جبال مكّة، إلّا شيءٌ يسير من الضّهياء [صنفُ من الشّجر، شوكُه ضعيف] يكون في الجبل الشّامخ، وليس في شيءٍ منها ماء، ويَليها جبالُ عرفات، ويتّصل بها جبالُ الطَّائف، وفيها مياهٌ كثيرة.

(معجم البلدان، الحموي)





# ... في الشَّوق إلى صاحب العَصر والزَّمان ﷺ وَأَينَ منّي رُقادي؟

شعر: الشّيخ عبد الحسين الأعسم

\* الشّيخ عبد الحسين الأعسم الزُّبيديّ النّجفيّ (١١٧٧ - ١٢٤٧ للهجرة) فقيهٌ أصوليٌّ، وأديبٌ وشاعرٌ. من تلامذة السّيّد مهدي بحر العلوم، والشّيخ جعفر كاشف الغطاء.

\* لهُ كتاب (ذرائعُ الأفهام إلى أحكام شرائع الإسلام)، وعدّة شروح لمنظومات فقهيّة، ومراثٍ في سيّد الشّهداء أبي عبد الله الحسين هذه مشهورةٌ مُتداوَلةٌ، ومنها قصائده الّتي على ترتيب حروف المعجَم.

\* في أجواء ولادة الإمام المهدي هي، اختارت «شعائر» أبياتاً من قصيدة له ينتدبُ فيها الإمام صاحب العصر والزّمان أرواحنا فداه، مباركةً لقرّائها الكرام هذه المناسبة العظيمة.

> سَلِّيا بالحَديثِ غيرَ فُوادي بَيْنَ جَنْيَ جَنْيَ جَذْوَةً تَتَلظّي أيْنَ مِنها الخُمُودُ هَيهاتَ إلَّا مُنْيَةُ النَّفْسِ إِنْ نَـأَى عن سَوادِ العَـيْنِ لم يَفُرْ ناظِرِي بِلُقْيَاه حيًّى سَـهَّدَتْني صبَابَـةً \* غادَرَتْـني لم يَجِد مَطْمَعاً بها العاذلُ \* مَهْمَا كَيفَ أُصْغِي لعاذلي بَعدَما مَن لِقلبي بأن يفوزَ بِمَنْ يَهُواهُ حبّدا ساعةً أُلاقِيهِ فيها صاحبي أشرحا بِنُدْبَتِه صدري بِابِي والعزيز مِنْ أهل بَيتي خاتِمُ الأوصياءِ لخاتَمِ رُسُل الله طالَ حَمْلُ النَّوَى \* بِهِ فَمَتَى يا أيّ يصوم يَشدو البَشيرُ بِمَنْ لَمْ وتُــــلاقِي عَيْنــــايَ منــــه مُحَيّــــاً مُصْلِتاً سيفَه لِإصلاح هذا الكون

بِمَ يَسْلُوعِن الورُودِ الصّادي \*؟ مُهْجَــتى فَــوْقَ جَمْرهـا الوَقّـادِ بلِقا مَن لِقاهُ أُقصى مُرادي لَـمْ يَنْـأَ عـن سُـوَيْدا الفُـؤادِ في رُقادي، وأيْن مِنِّي رُقادي؟ مُسْتَهامَ الفوادِ في كُلِّ وادِي رامَ نُقْصانَها طَغَتْ بِازْدِيادِ أَعْطَيْتُ يُمْنَى الغَرامِ فَضْلَ قِيادي؟ بعدد الْتِياعِد بالبعدادِ ما ألذَّ السَّلسال\* في قلب صادي فَقَدْ ضَاقَ بِي فَضا كُلِّ نادي أَفْتَدِيبِهِ وطارفي وتِلادِي اللهِ غَـوْثُ الـوَلِيِّ حَتْفُ المُعـادي فَرَجَ اللهِ ساعةُ الميلادِ؟ يَحْلُ فِي غَدِرِهِ تَرَنُّمُ شادِي بينَ عَيْنَيْهِ نورُ أحمد بادي بعد امتلائه بالفساد؟

\* الصّادي: من الصَّدَى، وهو العَطش الشّديد. \* الصّبابة: الشّوق. \* العاذل: اللّائم.

\* السَّلسال: الماءُ العذْب. \* طَارِفي وتِلادي: الطَّارف من كلّ شيء: الجديد منه، والتَّالد والتَّلاد، بخلافه: القديم. والمرادُ هنا: أَفتَديه بالكبير والصّغير من أهل بيتي. \* النَّوى: البُعد الشّديد.

#### إصدارات عربية



الكتاب: «أنوار الولاية – مناقشة للشّبهات المثارة حول دعاء النّدبة» المؤلّف: المرجع الدّينيّ آية الله الشّيخ لطف الله الصّافي الكلبايكاني صفاله ترجمة: عرفان محمود

النّاشر: «دار الهادي»، بيروت ١٩٩٨م

يستهلّ المؤلّف آية الله الشّيخ لطف الله الصّافي الكلبايكانيّ كتابه (أنوار الولاية) بذكِر ما رواه كلِّ من الشّيخ الصّدوق في (كمال الديّن)، والشّيخ

الطّوسيّ في (الغَيبة) عن سدير الصّير في حينما دخل وجماعة من أصحابه على الإمام الصّادق على الأمام الصّادق على الرّمام الصّادق على الرّمام الصّادق على الرّمان وعليه مِسحٌ خيبريّ [صنف خضِن من النّياب]... وهو يبكي بكاء الوالهة الثّكلي... قد نال الحزنُ من وجنتيه... وهو يقول: سيّديّ غَيبتُك نَفَتْ رُقادي، وضيّقت على مِهادي، وابترّت منى راحة فؤادي. سيّدي! غَيبتُك أوصلَتْ مُصابي بفجايع الأبد..».

يقول سدير: «فاستطارت عقولنا وَلَهاً، وتصدّعت قلوبنا جَزَعاً... فقلنا: لا أبكى اللهُ عينَك يا ابن خير الورى ... وأيّة حالةٍ حتّمت عليك هذا المأتم؟... فقال عليه: وَيْكُم، إنّي نظرتُ صبيحة هذا اليوم في كتاب الجَفْر... وتأمّلتُ فيه مولدَ قائمنا، وغيبتَه، وإبطاءَه، وطولَ عمرِه، وبلوى المؤمنين من بعده في ذلك الزّمان..». إلى آخر الرّواية التي يشرح فيها الإمام عليه وجهَ الحكمة في طول عمر الإمام المهدى عليه وأنّ الله تعالى أجرى عليه ما جرى على ثلاثة من الأنبياء.

يُدرج آية الله الصّافي الكلبايكاني هذه الرّواية تحت عنوان: «الإمام الصّادق عليه يندبُ الإمام المهدي عليه المهدي عليه مقدّمة الكتاب إلى أنّ بعض السّادة الأعزاء طلبوا منه توضيحات بشأن «دعاء النّدبة» الذي يُقرأ في الأعياد الأربعة، ولا سيّما يوم الجمعة منها، فاستجابَ لذلك على نحو الاختصار، لافتاً في موضع آخر إلى أنّ مرض التّأثُّر بالتّشكيك في الموضوعات الدّينية هو من الأمراض الخطيرة والمُعدية، لا سيّما أنّ التّشكيك يُطرح من دون تحقيق ومناقشة، على العكس ممّا هو عليه الحال مع «قضايا العصر» التي شاع الاقتناع السّريع وغير المشروط بها.

وينقل آية الله الصّافي عن (إقبال الأعمال) للسّيّد ابن طاوس أنّ المصيبة بفقد الإمام المهديّ وغيبته صلوات الله عليه أعظمُ من المصيبة بفقد شهر رمضان، وأنّ «من وظائف الشّيعة الإماميّة.. أن يستوحشوا في هذه الأوقات، ويتأسّفوا عند أمثال هذه المقامات على ما فاتّهم من أيّام المهديّ الذي بشّرهم ووعدّهم به جدّه رسول الله على ...وعلى فقد ما كانوا -لوكان حاضراً - ظفروا به من السّعادات..».

والشُّبُهات الواردة على «دعاء النّدبة» والتي تمّت مناقشتُها في هذا الكتاب بالأدلّة والبراهين هي أربعة عشر شبهة، على النّحو التالي:

اعتبار سند دعاء النّدبة – علاقة الإمام صلوات الله عليه بـ «رَضوى» و«ذي طوى» – عدم التّصريح بأسماء الأثمة الاثني عشر – المعراج الجسمانيّ – الشّبهة في عبارة «أين استقرّت بك النّوى؟» – شُبهة البدعة – الشّبهة في عبارة «فأجبته وجعلتَ ذلك عليّاً» – الشّبهة في عبارة «وأوطأته مشارقَك ومغاربك» – الشّبهة في عبارة «وأودعته علم ما كان وما يكون إلى انقضاء خلقك» – دعاء النّدبة وآية المودة – دعاء النّدبة والعقل – معنى جملة «يا ابن الطّور والعاديات» – شُبهة الشَّم ك – دعاء النّدبة وتجميد النّشاطات الإسلامية.

الكتاب: «طريق العروج إلى الملكوت: شرح رواية عنوان البصريّ» المؤلّف: العلّامة الشّيخ عفيف النابلسي

النّاشر: «دار المحجّة البيضاء»، بيروت ٢٠١٣م



كتاب (طريق العروج إلى الملكوت) هو شرحٌ لرواية عنوان البصريّ عن الإمام الصادق عليه على سؤال البصريّ صلوات الله عليه على سؤال البصريّ عن حقيقة العبوديّة، ثمّ أوصاه الإمام عليه بتسعة أشياء؛ ثلاثة منها في رياضة النّفس، وثلاثة منها في الحِلم، وثلاثة منها في الحِلم،

يقول العلامة النابلسي في مقدّمة الكتاب: «ولأهميّة هذا الحديث الشريف وتأثيره على الإنسان، فإن العرفاء والأولياء الإلهيّين وأساتذة السير والسلوك كانوا يوصون تلامذتهم بالمواظبة على قراءته وتطبيق مضامينه... وكان العمل بهذه الرّواية أمراً أساسيّاً من أوامر العارف الكبير على القاضي فَاتَيَّنُ المرحوم السّيّد على القاضي فَاتَيَّنُ عارف القرن الذي لا نظير له ... ولم يكن المرحوم القاضي ليقبل تلميذاً لا يكن المرحوم القاضي ليقبل تلميذاً لا يلتزم بمضمون هذه الزواية...

كنا نتمنى أن تؤلّف الكُتب في شرح هذه الوصية... وبالرّغم من أن هناك تفاصيل في كُتب الأخلاق تبيّن هذه المطالب الرّفيعة مثل كتاب (المحجّة البيضاء) للفيض الكاشانيّ، وكتاب (جامع السّعادات) للمولى مهدي النراقي، إلّا أنّ هذه الكُتب لم تختص بشرح رواية عنوان البصريّ..».



الكتاب: «نسيم سعادت» (نسيم السّعادة) المُؤلّف: المولى الشّيخ أحمد النّراقي رحمه الله

النّاشر: «مسجد وحسينيّة الزّهراء عليها السلام»، مشهد ٢٠٠٨م

هذا الكتاب الصّادر باللّغة الفارسيّة عبارة عن مختارات من توجيهات العالم الرّبانيّ الشّيخ أحمد النّراقي (ت: ١٢٤٥ للهجرة)، وردتْ في كتابه الأخلاقيّ

القيّم (معراج السّعادة).

تضمّن الكتاب أكثر من ٣٥٠ مقطعاً (المقطع الواحد لا يتجاوز الصّفحة الواحدة من القطع الصغير) وزّعت تحت خمسين عنواناً أساسيّاً، أبرزُها: معرفةُ الذّات – القوى الأربعة المودّعة في الإنسان – مراتبُ اليقين، وآثاره – الأفكار الحميدة – الكلام والصّمت – أحاسيس الإنسان ومدركاته – زيارة المشاهد المشرّفة للمعصومين عليهم السلام ..

يُشار إلى أنّ المؤلّف الشّيخ أحمد النّراقي، المعروف بـ «المحقّق النراقي» وصاحب كتاب (مستنّد الشّيعة) في الفقه، هو نجل المولى الشيخ محمّد مهدي النّراقي مؤلّف (معتمَد الشّيعة) في الفقه، وصاحب الكتاب الأخلاقيّ الأبرز (جامع السّعادات).



الكتاب: «قواعد عقلى در قملرو روايات» (القواعد العقليّة في حَيِّز الرّوايات)

المؤلّف: جواد خرّميان

النّاشر: «دفتر پــژوهش ونشر سهروردی» طهران ۲۰۰۸م

يقول المؤلّف جواد خرّميان إنّ كتابه هذا هو الجزء الأوّل من سلسلة تهدف إلى إعادة قراءة واستخراج «القواعد العقليّة» المتضمّنة في النّصوص المرويّة عن رسول الله صلّى الله عليه وآله، وعن الأئمّة المعصومين من أهل بيتِه عليهم السلام، مشيراً في الوقت نفسه إلى ضرورة استكمال البحوث لاستخراج نظائرها من النّصّ القرآني المبارك، ومن نصوص الأدعية والمناجيات المأثورة عن المعصومين صلوات الله عليهم.

وأمّا الهدف الأبعد -يضيف المؤلّف خرّميان- فهو الإعداد لـ «الموسوعة العقليّة - الرّوائية الشّاملة» التي تمكّن الباحثين والفلاسفة والعلماء من الاطّلاع على القواعد العقليّة الخالصة من شوائب الوهم والخيال، فتأي نتاجاتهم العلميّة على أساس من قواعد العقل الوحياني. ويميّز المؤلّف بين صنفين من القواعد. الأوّل: ما كان بيّناً ظاهراً في النّص، والثّاني: ما كان متضمّناً فيه، فيستخرج في الفصل الثّاني من كتابه ٦٨ قاعدة عقليّة كليّة، وفي الفصل الثّالث والأخير ٣٣ قاعدة عقليّة متصلة بأسماء الله تعالى وصفاته. أمّا الفصل الأوّل فقد خصصه للحديث المفصّل عن مبانيه في استنباط هذه القواعد، وعن جملة أخرى من العناوين الممهّدة، أبرزها: مشروعيّة هذا العمل - نقاشٌ في ألفاظ الرّوايات ومعانيها - العقل، ومكانته في الرّوايات – العقل كما الوحي، من حُجَج الله تعالى، لكن لكلٍّ منهما ميدانه.

الكتاب: «باران فيض» (وابلُ الفيض)

إعداد: على رضا نخعي النّاشر: «مسجد وحسينيّة الزّهرا»

الناشر: «مسجد وحسينيّة الزهرا) طهران ۲۰۰۸م



كتاب «باران فيض» أو (وابل الفيض) يحوي التوصيات الأخلاقية والعبادية لثلاثة من الفقهاء العارفين، هم:

1- السيد حسين الإلهي الطباطبائ، شقيق العلامة صاحب (الميزان)، ومن تلامذة السّيّد علي القاضي فَشَخَ.

7- السّيّد عبد الحسين دستغيب، شهيد المحراب، صاحب (الاستعاذة)، (القلب السّليم)، (الذّنوب الكبيرة) وغيرها من المؤلّفات الأخلاقيّة والعقائديّة.

٣- الشيخ محمد تقي الآملي، من تلامذة السيد أبي الحسن الأصفهاني والسيد القاضي رضوان الله عليهما، وكان السيد القاضي يُثني عليه ويمتدحُه كثيراً.

الكتاب من القطع الصغير، في ١٤٠ صفحة، ومطالبه مختصرة صيغت بلغة سلسة، تسبقها ترجمة وتعريف بكلً من الأعلام الثلاثة رضوان الله تعالى عليهم.

#### «المنهاج» (۱۸)

عن «مركز الغدير للدّراسات» صدر العدد الجديد من المجلّة الفصليّة الثّقافيّة الإسلاميّة «المنهاج»، وفيها ضمن باب «الدّراسات»:

«نظريّة البطون القرآنيّة في العرفان الإسلاميّ»، بقلم الأستاذ محمّد كمال

رمصيص.

- «التّعدّديّة الدّينيّة، دراسة نقديّة في المستند القرآنيّ»، للدّكتور حسين خاكبور.
- «ميتافيزيقيا الوجود عند صدر المتألّهين الشّيرازيّ»، للشّيخ د. علي الحلباوي. «منتدى المنهاج» جاء تحت عنوان: «علم اجتماع الدّين، رؤية نقديّة»، وفيه:
  - «نظريّة سوسيولوجيا الدّين، دراسة نقديّة»، بقلم يعقوب لطفي.
  - «علم اجتماع الدّين، تجاوز المحدوديّات»، بقلم على رضا شجاعي زند.
- «الدين من منظور علم الاجتماع، دوكاريم نموذجاً» للسيّد حسن إسلامي. وفي العدد الجديد تغطية خاصّة بمناسبة رحيل آية الله الشيخ عبد الهادي الفضلي.

#### «العربيّة والتّرجمة» (١٣)

صدر العدد الثّالث عشر من المجلّة العلميّة «العربيّة والتّرجمة»، وهي محكّمة تُعنى بعلوم اللّغة والتّرجمة، وتصدر فصليّاً عن «المنظّمة العربيّة للتّرجمة». «بحثُ العدد» حملَ عنوان «النّشر الإلكترونيّ ومستقبل الكتاب الورقيّ»



أمّا في الأبواب الأخرى، فنَقرأ:

- دراسات: «دور التّرجمة والتّعريب في التّفاعل الثّقافيّ».
- مقالات: «نحو ترجمة متخصّصة ومتعدّدة المستويات».
  - تقارير: «حَوسبة اللّغة والتّرجمة الآليّة».
- حوار: «مستقبل التّرجمة العربيّة وبنك المصطلحات»، مع الدكتور عبد الغني أبو العزم.

بالإضافة إلى فصول مقتطفة من كُتب متعدّدة، وتغطية لإصدارات جديدة.

#### (حمورابي» (٤)



عن «دار حمورابي للبحوث والدراسات الاستراتيجيّة» صدر حديثاً العدد الرّابع من فصليّة «حمورابي» الّتي تُعنى بالشُّؤون السّياسيّة والاستراتيجيّة.

- في العدد الجديد مجموعة من المقالات والأبحاث، نذكر منها:
- «الحرب النّاعمة، رمزيّة أوباما الجديدة» للدّكتور محمّد حمدان.
- «أمن النّفط في الخليج في ظلّ التّغيّرات الجارية» بقلم الدّكتور عبد السّتّار قاسم.
- «تنمية وتعزيز البرلمانات العربيّة» للدّكتور عشور طارق.

أمّا في ملفّ العدد «الإسلام السّياسيّ، إشكاليّات السّلطة والحُكم»، نقرأ:

- «إشكاليّة الدّولة في خطاب الإسلام السّياسيّ» للدّكتور الشّيخ محمّد شقير.
- «الإسلام السّياسيّ في مقام المُعاينة» بقلم الأستاذ محمود حيدر.