

الشيخ جعفر كاشف الغطاء

إعداد: «شعائر»

قراءة: سلام ياسين



في بيان فضيلة الجهاد موقف

أهل البصيرة وأهل الحجاب فرائد

قراءة في كتاب «تهذيب الأحكام» للشّيخ الطّوسيّ

بصائر الفيض الكاشاني الاهتداء، معرفة الإمام

التّوكُّل على الله درجاتٌ بصائر الشيخ محمد أمين زين الدين

مصطلحات المحقّق السّيد علي خان الشّيرازيّ النّيّة

> مصطلحات الأصالة والأصولية كريم عبد الرحمن

مفكّرة إعداد: جمال برو حكم ولغة / تاريخ وبلدان/ شعر

إصدارات عربية. أجنبية. دوريات إعداد: ياسر حمادة

العدد السابع والأربعون مانر



## في بيان فضيلة الجهاد الرِّضا بذهاب النَّفس في رضا المحبوب

\_\_\_\_\_ الفقيه الشّيخ جعفر كاشف الغطاء \_\_\_\_

كلامٌ في فضيلة الجهاد، لآية الله الشيخ جعفر كاشف الغطاء وه أوردَه في ذيل حديثه عن أقسام الدّفاع من كتاب الجهاد، في موسوعته الفقهية (كشف الغطاء عن مبهمات الشّريعة الغرّاء)، ولأهميّة هذا المصنّف عُرف الشّيخ جعفر به «كاشف الغطاء»، فغلبَ على شُهرته: «الجناحي النّجفيّ»، وحتّى اليوم يُعرف عقبُه به (آل كاشف الغطاء».

الجهاد أفضلُ الأعمال بعد العقائدِ الإسلاميّة والإيمانيّة، حتى من الصّلوات اليوميّة وإنْ كانَ لها في نفسها مَزيدُ فَضلِ عليه، لكنّه أفضلُ بحسب الجهات الخارجيّة، لأنّ الطّاعةَ لله والعبوديّة له تعالى فرعُ محبّقِه. والعملُ بجميع التّكاليف مرجعُها إلى حبّ الله، لأنّ المُحبّ الحقيقيَّ يتلذّذُ بخدمةِ المحبوب، وكلُّ ما فعلَ المحبوبُ محبوبٌ.

فمتى أطاع [العبد] في أشق الأشياء عليه، [دلً] على زيادة إخلاصه بالنسبة إليه، فأوّلُ مراتب الحُبّ بذلُ المال في رضا المحبوب، ثمّ تَعَبُ البَدن وتركُ اللّذات، ثمّ بَذْلُ نفس الولد الذي هو بمنزلة النفس، ولذلك جاء المدحُ من العزيز الكريم في حق النّبي إبراهيم على نبيّنا وآله وعليه السّلام في عزمِه على ذبح ولَده إسماعيل، ولم يبلُغ واللهِ مرتبة خاتَمَ الأنبياء، ولا البضعة البتول الزّهراء، ولا الأئمة الأمناء، في رضاهم بقتل سيّد الشُّهداء بسيوف الأعداء، وبقائِه مطروحاً على الثرى ورأسه معلَّق على القنا، وقتل أولاده وأرحامِه وأصحابِه، وسَبي بناتِه وعيالِه، وحَمْلِهم على السّنان في نهاية (الجور والعدوان)، ووقوف سباياهم بين يدَى أشرً الأشرار..

وبعد ذلك [أي تالي مراتب الحُبّ] الرِّضا بذهاب النَّفْس في رضا المحبوب، كما اختارَ سيّدُ الشُّهداء لنفسِه القتلَ في رضا ربّ السّماء.

ثمّ [إنّ] ما صدرَ من سيّدِ الأوصياء ما هو أعجبُ وأغرب وأبهُر، لأنّ بذلَ النّفْسِ بائتاً على الفراش، من غير ضربٍ ولا تعبِ المبارزة ودهشةِ الحرب، أعظمُ في الحُبّ، وأكبرُ شأناً عند صاحبِ اللُّبّ، فبَذلُ النّفس أدلُّ على الحبّ والاتّصال بربّ العباد من الصّوم، والصّلاة، والحجّ، والخُمس، والزّكاة.

ثمّ إنّ ما في القرآن المبين من الآيات، وما في كُتب أحاديث النّبيّ صلّى الله عليه وآله والأئمّة عليهم السّلام من الرّوايات، أبيّنُ شاهدٍ على فضلِه وعِظَم شأنِه، ورجحانيّته، مُضافاً إلى إجماع فِرَق المُسلمين، بل قيام الضّرورة عليه من المَذهب، بل من الدّين.

وأمّا الآيات فهي كثيرة، منها قوله تبارك وتعالى: ﴿ فَلَيْقَنَتِلْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ ٱلَّذِينَ يَشَّرُونَ ٱلْحَيَوةَ الدُّنِيَ اللّهِ فَيُقْتَلْ أَوْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُوَّتِيهِ ٱللّهِ وَمَا لَكُمْ لَا اللّهِ فَيُقْتَلْ أَوْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُوَّتِيهِ ٱللّهِ وَمَا لَكُمْ لَا اللّهِ فَيُقْتَلْ أَوْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُوَّتِيهِ ٱللّهِ وَمَا لَكُمْ لَا اللّهِ وَالْفَلْوَنَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرّبَالِ وَالنِّسَآءِ وَٱلْوِلْدَنِ ٱلّذِينَ يَقُولُونَ رَبّنَا آخَرِجْنَا مِنْ هَذِهِ ٱلْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَآجَعَل لَنَا مِن لَدُنكَ نَصِيرًا ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَٱللّذِينَ عَامَنُوا يُقَذِيلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱلْذِينَ كَفَرُوا يُقَذِيلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱللّذِينَ كَفَرُوا يُقَذِيلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱللّذِينَ كَلَاللّهَ عَلْنِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾ النساء:٧٤-٧٠...

ورد مدح إبراهيم عليه السلام في القرآن الكريم، لكنه لم يبلُغْ - والله - مرتبة خاتم الأنبياء، ولا البضعة البتول الزّهراء، ولا البتول الزّهراء، ولا البئمة الأمناء، في رضاهم بقتل سيّد الشُّهداء..

بَذلُ النّفس أدلُ على الحبّ والاتصال بربً العباد من الحجّ، والصّوم، والصّوم، والصّلاة، وإنْ كانَ للأخيرة في نفسها مَزيدُ فَضَل عليه.

ننــــــنن



## أهل البصيرة وأهل الحجاب

«عن أبي عبد الله [الضادق] على قال: (حُجّةُ الله على العباد النّبيُّ صلّى اللهُ عليه وآله، والحُجّةُ في ما بينَ العباد وبينَ الله العقلُ).

[قال الفيض الكاشاني]: قال أستاذُنا على ما محصله: إنّ النّاس إمّا أهلُ بصيرةٍ وإمّا أهلُ حجاب، والحجّةُ لله عليهم إمّا ظاهرةٌ وإمّا باطنة. ويكفي لأهل الحجاب الحجّةُ الظّاهرةُ، إذْ لا باطنَ لهم لأنّهم عميانُ القلوب لا يُبصرون بباطنِهم شيئاً، لهم قلوبٌ لا يفقهونَ بها، فالحجّةُ عليهم هو النّبيُ معجزتِه، وهي الحجّةُ الظّاهرة.

وأمّا أهلُ البصيرةِ فالحجّةُ الظّاهرةُ عليهم هو النّبيّ صلّى الله عليه وآله، والباطنةُ هو العقلُ المكتَسبُ ممّا استفادوا من النّبيّ عليه.

أقول [عقق الوافي]: هذا تحقيقٌ حسَن، إلَّا أنَّ إرادتَه من الحديث بعيدة. قال: والحجّتان لأهل البصيرة حجّتان لهم على أنفسِهم، كما أنّهما حجّتان لله عليهم».

(الفيض الكاشانيّ، الوافي)

### بداية طهور لفظ «الشّيعة»

«قال أبو حاتم السّجستانيّ في كتابه (الزينة): .. في باب الألفاظ المتداولة بين أهل العلم: أوّلُ اسم ظهرَ في الإسلام على عهد رسول الله صلّى الله عليه وآله هو الشّيعة، وكان هذا لقبَ أربعةٍ من الصّحابة، وهم: أبو ذرّ الغفاريّ، وسلمان الفارسيّ، والمقداد بن الأسود الكنديّ، وعمّار بن ياسر، إلى أوانِ صفّين، فانتشرتْ بين موالى على عليه السّلام».

(الشّيخ عبد الرّسول الغفّار، الكليني والكافي)

## غضُّ البصر عن أبنية الظُّلَمة وملابسهم

«شدّد العلماءُ المتقون في وجوب غضّ البصر عن أبنيةِ الظّلَمة وملابسِهم ومراكبِهم، لأنّهم اتّخذوها لعيون النّظارة، فالنّاظر إليها محصّل للخرضِهم، فيكون إغراءً له على اتّخاذها».

(السّيّد علي خان، رياض السّالكين)

## ..فليُصَلِّ ركعتين شكراً

«..نظر أبو عبد الله [الصّادق] عليه إلى رجل قد خرج من الحمّام [غسل البدن والاستحمام] مخضوب اليدين، فقال له أبو عبد الله عليه: أَيَسُرُكَ أَن يكونَ الله عزّ وجلّ خلَق يدَيك هكذا؟ قال: لا والله، وإنّما فعلتُ ذلك لأنّه بلَغني عنكم أنّه مَن دخل الحمّام فليُرَ عليه أثرُه، يعني الحنّاء، فقال عليه السّلام: ليسَ حيثُ ذهبْت. معنى ذلك: إذا خرجَ أحدُكم من الحمّام وقد سَلِم، فليُصَلِّ ركعتَين شكراً».

(المجلسيّ، بحار الأنوار)

#### ما هو اسمُ «ذي الكفل»

«قصص الأنبياء: الصدوق، عن الدّقّاق، عن الأسديّ، عن سهل، عن عبد العظيم الحَسَنيّ، قال: كتبتُ إلى أبي جعفر الثّاني [الإمام الجواد عليه السلام] أسألُه عن ذِي الكفل ما اسمُه؟ وهل كانَ من المرسلين؟

فكتب عليه السّلام: بعثَ اللهُ جلَّ ذكرُه مائةَ ألف نبيٍّ وأربعةً وعشرين ألف نبيٍّ. مرسلونَ منهم ثلاثمائة وثلاثةَ عشر رجلاً، وإنَّ ذا الكفل منهم، وكان بعدَ سليمان بن داوود، وكان يقضي بين النّاسِ كما كان يقضي داوود، ولم يغضبْ إلَّا للهِ عزَّ وجلَّ، وكان اسمُه عويديا، وهو الّذي ذكرَه الله جلَّت عظَمتُه في كتابِه حيث قال: ﴿ وَأَذَكُرُ إِسْمَعِيلَ وَالْيَسَعَ وَذَا ٱلْكِفَلِّ وَكُلُّ مِنَ ٱلْأَخْيَارِ ﴾ ص: ٤٨».

(العلّامة الطّباطبائي، تفسير الميزان)

دوائر ثقافية

ili قراءة فے كتاب

## (تهذيبُ الأحكام)

## لشيخ الطّائفة، أبي جعفر الطّوسيّ ﷺ

\_\_\_\_\_ قراءة: سلام ياسين \_\_\_\_

الكتاب: (تهذيبُ الأحكام في شرح المقنعة)

المُؤلِّف: شيخ الطَّائفة، أبو جعفر محمِّد بن الحسن الطُّوسيِّ قدِّس سرِّه

تحقيق: السيد حسن الخرسان

النَّاشر: «دار الكتب الإسلاميَّة»، طهران ١٤٠٥ للهجرة



كتاب (تهذيب الأحكام) لشيخ الطّائفة، أبي جعفر الطّوسيّ رضوان الله عليه، مصنّف في الأحاديث الفقهيّة المرويّة عن رسول الله عليه والأئمّة من أهل بيته عليها.

و (تهذيب الأحكام) هو شرحٌ لكتاب (المقنعة) للشّيخ المفيد أستاذ الشّيخ الطّوسيّ، ويُعتبَرُ (التّهذيب) أحدَ كُتُب الحديث الأربعة عند الشّيعة الإماميّة، وهي بالإضافة إليه: (الاستبصار) للشّيخ الطّوسيّ أيضاً، و (الكافي) لثقة الإسلام الكُلينيّ، و (مَن لا يحضره الفقيه) للشّيخ الصّدوق.

في (الفوائد الرّجاليّة) – وهو من أهم مصادر رجال الحديث عند الشّيعة – لاّية الله السّيّد محمّد مهدي بحر العلوم (ت: ١٢١٢ للهجرة) ثناءٌ بالغٌ على الشّيخ الطّوسيّ مؤلّف كتاب (تهذيب الأحكام)، فقد و صَفَه بـ «رافع أعلام الشّريعة الحقّة، وإمام الفرقة بعد الأئمّة المعصومين عليه النّموذج الواجب اقتداؤه، وصولاً في جميع علوم الإسلام هي النّموذج الواجب اقتداؤه، وصولاً إلى حيث يقول:

(وأمّا الحديث فإليه تُشَدُّ الرِّحال، وبه تبلغُ رجالُه غاية الآمال، وله فيه من الكُتب الأربعة الّتي هي أعظم كُتُب الحديث منزلةً وأكثرها منفعةً كتاب (تهذيب الأحكام) وكتاب (الاستبصار)، ولهما المزيّة الظّاهرة باستقصاء ما يتعلّق بالفروع من الأخبار (...» مضافاً إلى ما اشتمل عليه الكتابان من الفقه، والاستدلال، والتّنبيه على الأصول والرّجال، والتّوفيق بين الأخبار، والجمع بينها بشاهد النقل والاعتبار».

\* أمّا العلّامة الشّيخ آقا بزرك الطّهرانيّ، فيقول في (الذّريعة): «تهذيب الأحكام: أحدُ الكُتب الأربعة والمجاميع القديمة المُعوَّل عليها عند الأصحاب من لَدْن تأليفها حتى اليوم، ألَّفه شيخُ

الطّائفة أبو جعفر محمّد بن الحسن بن عليّ الطّوسيّ، المولود في سنة ٣٨٥ للهجرة والمتوفّى في سنة ٢٦٠ للهجرة، استَخرجَه من الأصول المعتمدة للقدماء الّتي هيّأها الله له وكانت تحت يده، من لَدُنّ وروده إلى بغداد في سنة ٢٠٨ للهجرة إلى مهاجرته منها إلى النّجف الأشرف في سنة ٤٨٨ للهجرة.

ومن تلك الأصول ما كانت في مكتبة أستاذه الشريف المرتضى المحتوية على ثمانين ألف كتاب ".." ومنها ما كانت في «مكتبة ساپور» المؤسّسة للشيعة بكرخ بغداد، الّتي لم تكُن في الدُّنيا مكتبة أحسن كتباً منها ".." وقد خرج من قلمه الشريف تمام «كتاب الطّهارة» إلى أوائل «كتاب الضلاة»، بعنوان الشرح على (مقنعة) أستاذه الشيخ المفيد، الّذي توفي في سنة ١٣٤ للهجرة، وذلك في زمن حياة المفيد، وكان عمره يومئذ خمساً وعشرين أو ستاً وعشرين سنة، ثمّ تمَّمه بعد وفاته، وقد أُنهِيَت أبوابه إلى ثلاثمائة وتسعين (٣٩٣) باباً، وأحصِيَت أحاديثه في ثلاثة عشر وثلاثة وتسعين حديثاً (٩٠٥٠)..».

#### طريقة التّأليف

يصفُ المؤلّف الشّيخ الطّوسيّ فَكَنَّ، الطّريقة الّتي اعتمدها في تأليف هذا السّفر القيّم، فيقول:

«كُنّا شَرَطْنا في أوّل هذا الكتاب أن نقتصر على:

١ - إيراد شرح ما تضمَّنته الرّسالة المقنعة.

٢ - وأن نذكر مسألة مسألة، ونورد فيها الاحتجاج من الظواهر،
 والأدلة المُفْضِية إلى العلم.

٣- ونذكر مع ذلك طرفاً من الأخبار الّتي رَواها مخالفونا.

٤ - ثمّ نذكر بعد ذلك ما يتعلّق بأحاديث أصحابنا، رحمهم الله،
 ونورد المختلف في كلّ مسألة منها والمُتَفَق عليها.

ووفَّينا بهذا الشِّرط في أكثر ما يحتوي عليه كتاب الطّهارة. ثمّ إنّا رأينا أنّه يخرج بهذا البَسط عن الغرض. ويكون، مع هذا، الكتاب مبتوراً غير مُستَوْفي، فعدلنا عن هذه الطّريقة إلى:

١- إيراد أحاديث أصحابنا، رحمهم الله، المُختلف فيه والمُتَفق.
 ٢- ثمّ رأينا بعد ذلك أنَّ استيفاءَ ما يتعلَّق بهذا المنهاج أوْلى من الإطناب في غيره، فرجعنا وأوردنا من الزيادات ما كنّا أَخْلَلْنا به.
 ٣- واقتصرنا من إيراد الخبر على الابتداء بذكر المصنَّف الّذي أخذنا الحديث أخذنا الحديث من كتابه، أو صاحب الأصل الّذي أخذنا الحديث من أصلِه.

٤ - واستوفينا غاية جهدنا ما يتعلّق بأحاديث أصحابنا، رحمهم الله، المُختلفِ فيه والمُتَّفق، وبيَّنًا عن وجه التَّأويل في ما اختُلِف فيه على ما شرَ طناه في أوّل الكتاب.

٥ - وأسندنا التّأويل إلى خبرِ يقضي على الخبرَين.

٦- وأوردنا المتّفق منها ليكونَ ذُخراً وملجاً لِمَن يريد طَلَب الفُتيا
 من الحديث».

#### نُسَخ (التّهذيب)

قال في (الذّريعة): "وقد طُبع (التّهذيب) في مجلّدين كبيرَين سنة ١٣١٧ للهجرة، ويوجد في تبريز الجزء الأوّل منه بخطً مؤلّفه شيخ الطّائفة، وعليه خطُّ الشّيخ البهائيّ [العامليّ] في مكتبة السّيد الميرزا محمّد حسين بن عليّ أصغر ".." [و] كتّب الشيخ عزّ الدّين الحسين بن عبد الصّمد والد البهائيّ تمام (التّهذيب) بخطًه، فَرغَ من الكتابة سنة ٩٤٩ للهجرة، وكتب في آخرِه شهادةَ المقابلة هكذا (بلغت المقابلة والتصحيح بنسخة الأصل الّتي هي بخطً مؤلّف الكتاب الشيخ الطّوسيّ إلّا النّزر القليل).

ثمّ كتب السّيّد الصّدر علاء الملك المرعشيّ نسخة (التّهذيب) بخطّ سنة ٩٧٤ للهجرة، عن نسخة خطّ الشّيخ حسين بن عبد الصّمد ".." وشَحَن هوامشه بالتّحقيقات الرّجاليّة من نفسه، والبحث والتّنقيح في أحوال الرّواة المذكورين في الأسانيد. وبعد ذلك كَتَب المولى سلطان حسين النّدوشنيّ اليزديّ بخطّه نسخةً من (التّهذيب) سنة ٢٠٢٦ للهجرة، عن نسخة خطً علاء الملك ".." وقد رأيتُ نسخة النّدوشنيّ في النّجف الأشرف..».

### الحواشي، وشروح الأسانيد والمتن

لًا كان كتابُ (تهذيب الأحكام) موقعَ نظر العلماء، فقد انبرى إلى العكوف عليه جماعتُهم، وتناولوه بالشّرح والتّرتيب والتّعليق.

ومِمّن شرَح أسانيده شرحاً مفصّلاً:

1- العلّامة السّيد هاشم التّوبليّ وَ اللّهِ وسمَّاه (تنبيه الأريب وتذكرة اللّبيب في إيضاح رجال التّهذيب)، وللسّيّد هاشم أيضاً (ترتيب التّهذيب)، حُكِيَ عن صاحب (رياض العلماء) إنّه كبير في مجلّدات، أورد كلَّ حديثٍ في الباب المناسب له، ونبّه على بعض الأغلاط الّتي وَقَعَت في أسانيده.

٢- المولى محمّد بن عليّ الأردبيليّ مؤلّف (جامع الرُّواة)، فإنّه عَمدَ إلى تصحيح أكثر أسانيد (التّهذيب) في كتابٍ أوْرَده بتمامه المحدّثُ النّوريّ في (خاتمة المستدرك)، مع زياداتٍ منه رضوان الله عليه، وأورد الأردبيليّ نفسه (المنتخب من كتاب تصحيح الأسانيد) في الفائدة السّابعة من خاتمة كتابه (جامع الرّواة).

٣- آية الله السّيّد حسين البروجرديّ في اله (تجريد أسانيد التهذيب)، وهو ترتيبٌ لأسانيد روايات الكتاب وفق حروف المعجم لاسم الرّاوي الأوّل في السّند، وذلك في ستّة أبوابٍ. تمّ توضيح ما أُجمل منها مع تبيين ما طرأ عليها من العلل كالتّصحيف، أو القلب، أو الزّيادة، أو النّقيصة، أو الإرسال، ولما هو الصّواب فيها، مع فوائد رجاليّة أخرى.

هذا وقد تناول عددٌ كبيرٌ من العلماء متن كتاب (تهذيب الأحكام) بالشرح والتفسير، أبرزهم:

القاضي نور الله التستريّ - السّيّد محمّد (صاحب المدارك) - الشّيخ محمّد ابن (صاحب المعالم) - المولى محمّد أمين الاسترآباديّ - المجلسيّان الأوّل والثّاني - السّيّد نعمة الله الجزائريّ، له شرحٌ أسماه (مقصود الأنام) في اثني عشر مجلّداً.

وقد أحصى الشّيخ الطّهرانيّ في (الذّريعة) أكثر من عشرين عالماً وفقيهاً سطَّروا تعليقاتٍ وحواشٍ على (تهذيب الأحكام)، منهم: القاضي نور الله التّستريّ، وحاشيتُه هذه غير شرحه المتقدّم - المجدّد الوحيد البهبهانيّ - المجلسيّ الثّاني - الشّيخ حسن صاحب (المعالم) - الشّيخ محمّد عليّ البلاغيّ، وغيرهم.

وبناءً على ما تقدّم، يتضح سببُ ثناء السّيد بحر العلوم في (الفوائد الرّجاليّة) على كتاب (تهذيب الأحكام)، حيث يقول فيه: «فإنّه كافٍ للفقيه في ما يَبتغيه من روايات الأحكام، مُغْنٍ عمّا سواه في الغالب، ولا يُغنى عنه غيرُه في هذا المرام».

ىصائر

## ﴿ وَإِنِّى لَغَفَّارُ لِّمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ ٱهْتَدَى ﴾ الاهتداء، معرفة الإمام

\_\_\_\_\_ الفقيه الفيضُ الكاشانيّ وَ اللهِ عَلَيْهَ عِلَيْهَ

في (الوافي) للفقيه الفيض الكاشاني و جملة أحاديث عن أنّ الإيمان مشروطٌ بمعرفة الإمام المفترض الطّاعة، المنصوص على إمامته من رسول الله ومشروطٌ أيضاً بردّ الأمر إليه؛ اخترنا ثلاثةً منها نقلها الفيض عن (الكافي) للكلينيّ رحمهما الله تعالى، معلّقاً على الأخيرين منها.

١- عَنْ أَحَدِهِمَا [الإمام الباقر أو الإمام الصّادق] عِلَيْكَ أَنَّه قَالَ: «لَا يَكُونُ الْعَبْدُ مُؤْمِناً حَتَّى يَعْرِفَ اللهَ ورَسُولَه والأَثْمِثَةَ كُلَّهُمْ وإِمَامَ زَمَانِه، ويَرُدَّ إِلَيْه ويُسَلِّمَ لَه»، ثُمَّ قَالَ: «كَيْفَ يَعْرِفُ الآخِرَ وهُوَ يَحْهَلُ الأَوْلَ».

#### \*\*\*

 ٢- عن أبي عبد الله ﷺ: «إِنَّكُمْ لَا تَكُونُونَ صَالِحِينَ حَتَّى تَعْرِفُوا، ولَا تَعْرِفُونَ حَتَّى تُصَدِّقُوا، ولَا تُصَدِّقُونَ حَتَّى تُسَلِّمُوا أَبْوَاباً أَرْبَعَةً، لَا يَصْلُحُ أَوَّلُهَا إِلَّا بِآخِرِهَا. ضَلَّ أَصْحَابُ الثَّلاثَةِ وتَاهُوا تَيْهاً عظيماً (بعيداً). إِنَّ الله تَعَالَى لَا يَقْبَلُ إِلَّا الْعَمَلَ الصَّالِحَ، ولَا يَقْبَلُ اللهُ إِلَّا بِالْوَفَاءِ بِالشُّرُوطِ والْعُهُودِ، فَمَن وَفَى للهِ بِشَرْطِه واستعملَ مَا وَصَفَ فِي عَهْدِه، نَالَ مَا عِنْدَه واسْتَكْمَلَ وَعْدَه. إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وجَلَّ أَخْبَرَ الْعِبَادَ بِطَرِيقِ الْهُدَى وشَرَعَ لَهُمْ فِيهَا الْمَنَارَ، وأَخْبَرَهُمْ كَيْفَ يَسْلُكُونَ فَقَالَ: ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارُ لِمَنَ تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِاحًا ثُمَّ ٱهْتَدَىٰ ﴾، وقَالَ: ﴿.. إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾، فَمَن اتَّقَى اللهَ فِي مَا أَمَرَه لَقِىَ اللهَ مُؤْمِناً بِمَا جَاءَ بِه مُحَمَّدٌ صلّى اللهُ عليه وآله، هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ! فَاتَ قَوْمٌ ومَاتُوا قَبْلَ أَنْ يَهْتَدُوا وظَنُّوا أَنَّهُمْ آمَنُوا، وأَشْرَكُوا مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ، إنَّه مَنْ أَتَى الْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَاهِا اهْتَدَى، ومَنْ أَخَذَ في غَيْرها سَلَكَ طَرِيقَ الرَّدَى. وَصَلَ اللهُ طَاعَةَ وَلَىِّ أَمْرِه بِطَاعَةِ رَسُولِه، وطَاعَةَ رَسُولِه بِطَاعَتِه، فَمَنْ تَرَكَ طَاعَةَ وُلَاةِ الأَمْرِ لَمْ يُطِع اللهَ ولا رَسُولَه، وهُوَ الإِقْرَارُ بِمَا نَزَلَ مِنْ عِنْدِ الله تَعالى: ﴿..خُذُواْ زِينَتَكُرُ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ.. ﴾، والْتَمِسُوا الْبُيُوتَ الَّحِي ﴿.. أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذِكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ ... ﴾، فَإِنَّه أخبرَكُمْ أَنَّهُمْ ﴿رِجَالُ لَا نُلْهِيمْ تِحِنَرَةٌ وَلَا بَيْءٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِينَآءِ ٱلزَّكُوةِ ۚ يَخَافُونَ يَوْمَا نَنَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَكُرُ ﴾. إِنَّ الله قَدِ اسْتَخْلَصَ الرُّسُلَ لأَمْرِه، ثُمَّ اسْتَخْلَصَهُمْ مُصَدِّقِينَ لِذَلِكَ (بِذَلك) فِي نُذُرِه فَقَالَ: ﴿..وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّاخَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾. تَاه مَنْ جَهِلَ واهْتَدَى مَنْ أَبْصَرَ وعَقَلَ، إِنَّ

الله عَزَّ وجَلَّ يَقُولُ: ﴿ .. فَإِنَّهَ اللَّا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلَكِكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ الله عَزَّ وجَلَّ يَقُولُ: ﴿ . فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وكَيْفَ يُبْصِرُ مَنْ لَمْ يَنْصِرْ وكَيْفَ يُبْصِرُ مَنْ لَمْ يَدْبَر الله عَدْر الله عَلْمُ الله وأهل بيته، وأَقِرُّوا بِمَا نَزَلَ مِنْ عِنْدِ الله، واتَّبِعُوا آثَارَ الْهُدَى فَإِنَّهُمْ عَلَامَاتُ الأَمَانَةِ والتَّقَى. واعْلَمُوا أَنَّه لَوْ أَنْكُرَ رَجُلٌ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الله وأَقَرَّ بِمَنْ سِوَاه مِنَ الرُّسُلِ لَوْ أَنْكُرَ رَجُلٌ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الله وأَمْرَ وَقُو بِمَنْ سِوَاه مِنَ الرُّسُلِ لَمْ يُؤْمِنُ والتَّمِسُوا مِنْ وَرَاء لَمْ يُؤْمِنُ واللهُ رَبِّكُمْ وتُؤْمِنُوا بِالله رَبِّكُمْ ».

قال الفيض الكاشاني فَتَحَّ: «بيان: أشار (بالأبواب الأربعة) إلى التوبة عن الشِّرك، والإيمان بالوحدانية، والعمل الصّالح، والاهتداء إلى الحُجج عِلَيْنَ، كما يتبين ممّا ذُكِرَ بعدَه. و(أصْحابُ الثّلاثة) إشارة إلى مَن لم يَهتد إلى الحُجج ".." و(الشُّروط والعُهُود) كناية عن الأمور الأربعة المذكورة، إذ هي شروط للمغفرة وعهود. و(المنار) جمع منارة على ما قاله ابن الأثير، وهي عَلَم الطّريق [وكني به عن الأئمة عليهم السّلام]. ".."

﴿.. خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَكُلِّ مَسْجِدِ.. ﴾ كأنّه ﷺ أشار إلى تأويل (الزّينة) بمعرفة الإمام، و(المسجد) بمطلق العبادة ".." وقوله ﷺ: (والتَمِسُوا مِن وراءِ الحُجُب الآثار)، كأنّه أراد به: إنْ لم يتيسَّر لكم الوصولُ إلى الإمام، فالتَمِسوا آثارَه».

#### \*\*\*

٣- عن أبي عبد الله علي: «أبى الله أنْ يُجْرِيَ الأَشْيَاءَ إِلَّا بِأَسْبَابٍ، فَجَعَلَ لِكُلِّ سَبَبٍ شَرْحاً، وجَعَلَ لِكُلِّ سَبَبٍ شَرْحاً، وجَعَلَ لِكُلِّ سَبَبٍ شَرْحاً، وجَعَلَ لِكُلِّ شَرْحٍ عِلْماً، وجَعَلَ لِكُلِّ عِلْم بَاباً نَاطِقاً عَرَفَه مَنْ عَرَفَه وجَهِلَه مَنْ جَهِلَه، ذَاكَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وآله ونَحْنُ».

بيان: يعني ذلك الباب رسولُ الله ونحن، فمِن الباب يُمكن الدُّخولُ إلى العِلم، ومِن العِلم يمكنُ الوصول إلى الشَّرح، ومن الشَّرح يُعرَف السَّبب، فالعلمُ بالأشياء كلَّها موقوف على معرفة الإمام والأخذ منه عليه السلام.

بار الرام الر

## التَّوكُّل على اللَّهِ درجاتٌ اليقين، أن لا تخافَ مع اللَّه شيئاً

\_\_\_\_\_ المرجع الرّاحل الشّيخ محمّد أمين زين الدّين رَّكِك الله عليه عليه عليه عليه السّاء عليه السّاع

أورد المرجع الرّاحل الشّيخ محمّد أمين زين الدّين في آخر الجزء الثّاني من رسالته العمليّة (كلمة التّقوى)، في باب الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر، جملةً من المسائل جمعَها تحت عنوان «جهاد النّفس»، ومنها كان اختيار «شعائر» لهذه المسائل الثّلاث.

مسألة: يُستحبُ للإنسان أن يتفكّر في الأمور الّتي توجِبُ له العِبرة وتُفيده الموعظة، والتّوجُه مع الانتباه الكامل إلى أعمال الخير والبرّ، والانصراف عن أضدادها، وأنْ يكونَ كثيرَ التَفكُّر في ذلك، فعن الإمام أبي عبد الله على: «التّفكُّر يدعو إلى البرّ والعمل به»، وعن الرّسول على: «تفكُّر ساعة خيرٌ من قيام ليلة»، وعن أبي الحسن الرّضا على: «ليسَ العبادةُ كثرةُ الصّلاةِ والصّوم، إنّما العبادةُ التّفكُّر في أمرِ اللهِ عزَّ وجلّ»، فيتذكّر أصحاباً له دَرَجوا أي ماتوا] قبلَه، فسبقوه في الأعمال الصّالحة، أو في الابتعاد عن المعاصي، أو في ملازمة الخصال المحمودة والأخلاق الفاضلة، أو في أمر الله ورَرشادهم، فيفيدُ من تفكُّره بهم اعتباراً وفي نَفْع النّاس وبرّهم وإرشادهم، فيفيدُ من تفكُّره بهم اعتباراً قوياً وشعوراً حيّاً بالمسؤوليّة، واندفاعاً للاقتداء بأعمالهم أو السّبق عليهم، وعن أبي عبد الله عليه: «كان أكثر عبادةِ أبي ذرّ، رحمه الله، التّفكُورُ والاعتبار».

#### حدُّ اليقين، أن لا تخافَ مع الله شيئاً

مسألة: يجب على العبد أن يتوكّل على الله وحدَه في جميع أموره كلّها ويفوّضَها إليه، وقد قال سبحانه: ﴿..وَمَن يَتُوكُّلُ عَلَى ٱللّهِ فَهُو

حَسَّبُهُ وَ إِنَّ ٱللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِ قَدَّ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴾ الطّلاق: ٣، وقال تعالى: ﴿ أَلَيْسَ اللهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ.. ﴾ الزّمر: ٣٦، ورُوي عن أبي الحسن موسى عَلَيْ: «التَّوَكُّلُ عَلَى الله دَرَجَاتٌ، مِنْهَا أَنْ تَتَوَكَّلَ عَلَى الله دَرَجَاتٌ، مِنْهَا أَنْ تَتَوَكَّلَ عَلَى الله فِي أُمُورِكَ كُلِّهَا، فَمَا فَعَلَ بِكَ كُنْتَ عَنْه رَاضِياً، تَعْلَمُ أَنَّه لَا يَأْلُوكَ إِلّا حَيْراً وفَضْلاً، وتَعْلَمُ أَنَّ الْحُكْمَ فِي ذَلِكَ لَه، فَتَوَكَّلُ كَلَى الله بِتَفُويضِ ذَلِكَ إِلَيْه، وثِقْ بِه فِيهَا وفِي غَيْرِهَا». وفي حديث على الله بِتَفُويضِ ذَلِكَ إِلَيْه، وثِقْ بِه فِيهَا وفي غَيْرِهَا». وفي حديث لأبي عبد الله عَلَيْ: «ومَن أُعطيَ التّوكُّلُ أُعلَى اللهِ فَهُو حَسَّبُهُ وَ .. ﴾ لأبي عبد الله عزّ وجلّ: ﴿ .. وَمَن يَتَوكَّلُ عَلَى اللهِ فَهُو حَسَّبُهُ وَ .. ﴾ الطّلاق: ٣)، وعن أبي بصير، عنه عليه السّلام قال: «ليسَ شيءٌ الطّلاق: ٣)، وعن أبي بصير، عنه عليه السّلام قال: «ليسَ شيءٌ اللهُ ولَهُ حدُّ، قلت: جُعلتُ فِداك، فما حدُّ التّوكُل؟ قال: اليقين، قلت نما حدُّ التّوكُل؟ قال: اليقين، قلت نما حدُّ التّوكُل؟ قال: اليقين، قلت: فما حدُّ اليّوشَعُا».

#### مَن كان لله مطيعاً فهو لنا وليٌّ

مسألة: تجب على العبد طاعة الله في ما أمرَه به ونهاه عنه، فعن الرَّسول على: «إنَّه لا يُدرَكُ ما عند الله إلَّا بطاعتِه»، وعن جابر عن أبي جعفر على قال، قال لي: «يَا جَابِرُ، أَيَكْتَفِي مَنِ انْتَحَلَ عن أبي جعفر عليه قال، قال لي: «يَا جَابِرُ، أَيكْتَفِي مَنِ انْتَحَلَ التَّشَيُّعَ أَنْ يَقُولَ بِحُبِّنَا أَهْلَ الْبَيْتِ، فَوَالله مَا شِيعَتُنَا إِلَّا مَنِ اتَّقَى الله وأَطَاعَه، ومَا كَانُوا يُعْرَفُونَ - يَا جَابِرُ - إِلَّا بِالتَّوَاضُع والتَّخَشُع والاَّمَانَةِ وكَثْرة فِونَ - يَا جَابِرُ - إلَّا بِالتَّوَاضُع والتَّخَشُع والاَّمَانَةِ وكَثْرة فِونَ - يَا جَابِرُ والله عَنَّ وجَلَّ وأَكْرَمُهُمْ عَلَيْه أَن قال عليه السّلام - أَحَبُّ الْعِبَادِ إِلَى الله عَزَّ وجَلَّ وأَكْرَمُهُمْ عَلَيْه أَن قال عليه السّلام - أَحَبُّ الْعِبَادِ إِلَى الله عَزَّ وجَلَّ وأَكْرَمُهُمْ عَلَيْه أَنْ قال عليه السّلام - أَحَبُّ الْعِبَادِ إِلَى الله عَزَّ وجَلَّ وأَكْرَمُهُمْ عَلَيْه وَتَعَلَى إِلَّا بِالطَّاعَةِ، ومَا مَعَنَا بَرَاءَةٌ مِنَ النَّارِ، ولا عَلَى الله لأَحَد وتَعَالَى إِلَّا بِالطَّاعَةِ، ومَا مَعَنَا بَرَاءَةٌ مِنَ النَّارِ، ولا عَلَى الله لأَحَد وتَعَالَى إِلَّا بِالطَّاعَةِ، ومَا مَعَنَا بَرَاءَةٌ مِنَ النَّارِ، ولا عَلَى الله لأَحَد مِنْ حُجَّةٍ؛ مَنْ كَانَ للهِ مُطِيعاً فَهُو لَنَا وَلِيُّ، ومَنْ كَانَ للهِ عَاصِياً فَهُو لَنَا عَدُورٌ، ومَا تُنَالُ وَلَا يَتُنَا إِلَّا بِالْعَمَلِ والْوَرَعِ»، والأحاديث بهذا للنَا عَدُورٌ، ومَا تُنَالُ وَلَايَتُنَا إِلَّا بِالْعَمَلِ والْوَرَعِ»، والأحاديث بهذا المضمو ن كثيرة واضحة الدّلالة.

مصطلحات

## النّبّة

## مطلقُ القصدِ إلى إيقاع فعلِ معيّن، لعلَّةِ غائيّة

\_\_\_\_\_المحقّق السّيّد علي خان الشّيرازيّ\_\_\_\_\_

النّية بالتّشديد: اسمٌ من نويتُ الشّيء أنويه، أي: قصدتُه. وقيل: مَأخذُها من نويتُ الشّيء بمعنى: حفظُته، لأنّ النّيّة محلّها القلب، فسُمّيت بذلك لأنّها تُفعَل بأنوى عضو في الجسد أي: أَحفَظ.

ما يلي، تعريف بمصطلح «النّيّة» في المفهوم الشّرعيّ، وأنّها تنقسم باعتبار غايتها إلى ثلاثة أقسام، نقلاً عن شرح المحقّق الشّيرازيّ للصّحيفة السّجّاديّة.

#### اختلفت عبارات العلماء في تعريف النيّة:

\* فقيل: هي إرادة تفعَلُ بالقلب، فالإرادة بمنزلة الجنس،
 والوصف بمنزلة الفصل تخرج به إرادة الله تعالى.

\* وقيل: هي جمعُ الهمّ في تنفيذ العمل للمَعمول له، وأن لا يَسنحَ في السّرِ ذِكرُ غيره.

\* وقيل: هي توجّهُ القلب نحو الفعل ابتغاءً لوجه الله تعالى.

\* وقيل: هي الإرادةُ الباعثةُ للقدرةِ المنبعثةِ عن معرفة كمال الشيء.

\* وقال بعضٌ فقهائنا: «هي إرادة إيجاد الفعل على الوجه المأمور به شرعاً». وأراد بالإرادة: إرادة الفاعل، فخرجت إرادة الله تعالى لأفعالنا، و[أراد] بالفعل: ما يعم توطين النفس على الترك، فدخلت نيّة الصّوم والإحرام وأمثالها، وبالمأمور به: ما ترجّح فعله شرعاً، فدخل المندوب وخرج المباح.

والظّاهر أنّ المراد بالنّية في الدّعاء [في قول الإمام زين العابدين الله والنّية في الدّعاء [في قول الإمام زين العابدين الله وأيّدْني مِنْكَ بِنِيّةٍ صادِقَةٍ وَصَبْرٍ دائِم..]: هو مُطلَق القصد إلى إيقاع فعل معيّن لعلّة غائية، ولمّا كانت النّية بهذا المعنى، فهي تنقسم باعتبار غايتها إلى قبيح وحسن وأحسن، وقد سأل الله تعالى أن يبلغ بنيّته أحسن النيّات.

١- فالقبيح: ما كان غايتُه أمراً دنيوياً وحظاً عاجلاً، وليس له في الآخرة من نصيب، كنية أهل الرياء والنفاق ونحوهم.

٢- والحَسن: ما كان غايتُه أمراً أُخرويّاً، من رغبةٍ في ثوابٍ أو رهبةٍ من عقاب.

٣- والأحسن: ما كان غايتُه وجه الله تعالى لا غير، ويُعبَّر عنه بالنيّة الصّادقة. قال شيخنا بهاء الدّين العامليّ قدّس سرّه: «المراد بالنيّة الصّادقة: انبعاث القلبِ نحو الطّاعة، غيرَ ملحوظٍ فيه شيءٌ سوى وجه الله سبحانه».

#### تبصرة

رُوي في (مصباح الشّريعة) عن الإمام الصّادق هي، أنّه قال: «لا بُدَّ للعبدِ مِن خالِصِ النّية في كلّ حركةٍ وسكونٍ»، لأنّه إذا لم يكن بهذا المعنى يكون غافلاً، والغافلون قد وَصَفهم الله تعالى فقال: ﴿. إِنْ هُمْ إِلَا كَالْأَنْعَنِمُ مُّ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَكِيلًا ﴾ الفرقان: ٤٤، وقال: ﴿. أَوْلَكِكَ هُمُ ٱلْغَنْفِلُونَ ﴾ الأعراف: ١٧٩.

وشرح ذلك بعض العلماء فقال: «يجبُ أن يكون للعبد في كلّ شيء يفعلُه وعمل يعملُه نيّة وإخلاص، حتى في مطعَمه ومشربَه ".." فإنّ ذلك كلّه من أعماله الّتي يُسألُ عنها ويُجازى عليها، فإنْ كانت لله وفي الله كانت في ميزان حسناته، وإنْ كانت في سبيل الهوى ولغير الله كانت في ميزان سيّئاته، وكان صاحبُها في الدّنيا على مثال البهائم الرّاتعة والأنعام المهملة السّارحة، ولا يكون على الحقيقة إنساناً مكلّفاً موفّقاً، وكان من الّذين ذكرَهم الله تعالى بقوله: ﴿ . أَغَفَلْنَا قَلْبُهُ مَن ذِكْرِنا . . ﴾ الكهف: ٢٨، أي: وجدناه غافلاً، كقولك: دخلتُ بلدةً فأعمرتُها، أي: وجدتُها عامرة، أو أخرجتُها أي: وجدتُها خراباً، فهو غافلٌ عمّا يأتيه ويَذَره، متّبع لهواه في ما يُورده ويُصدره، وكان أمرُه فُرُطاً بغير نيّةٍ في أوّله ولا صحّةٍ في آخره».

قال بعضهم: «ومن هنا يُعلمُ أنّه يمكن أن تجعَل العاداتُ عباداتٍ، كالأكل والشّرب إذا نوى بهما القوّة على الطّاعة، وكالتّطيُّب إنْ قصدَ به إقامةَ السّنةَ لا استيفاءَ اللَّذَات والتّودّوَ إلى النّسوان، إذ هو معصية». ففي الخبر: «مَن تَطيَّبَ لله جاء يوم القيامة ورِيحُهُ أطيب مِن رِيح المسْكِ، ومَن تَطيَّبَ لِغَيرِ الله جاءَ يومَ القيامة ورِيحُهُ أنْتنُ مِن الجيفةِ». واجتَهدْ في تصيير ذلك مَلَكةً للنفس.

نقلاً عن كتابه (رياض السّالكين)

## الأصالة والأصوليّة

\_\_\_\_\_کریم عبد الرّحمن\*\_\_\_\_

يعمدُ الباحثون في مفهوم (الأصالة) إلى تعريفِها بشتى التّعريفات، الّتي تُراوح ما بين الاصطلاحيّ منها وما بين الإيديولوجيّ. ويبدو من مجمل التّعريفات أنَّ لفظة (أصالة) يمكن أن تكون صفةً تُطلَق على أيِّ عمل يبرزُ فيه نوعٌ من أنواع الإبداع. ويشيرُ البعضُ إلى أنَّ هذه الأصالة يمكن أن تدلّ على معنيين، أحدهما زمنيّ، والآخر منهجيّ، أو كلاهما معاً.

فالقائلون بالمعنى المنهجيّ يَرونَ أَنَّ الأصيل حقّاً هو ما يَتجاوز مفهوم الزّمن، في قبال القائلين بأنَّ الأصيل ينتمي إلى الماضي حُكماً، وإنْ كان القِدَمُ فيه نسبيّاً.

وقد قَرَنَ بعضُ المتأخّرين الأصالةَ بالصّدق، ويقابله: القولُ المتحوّل. وفي «علم ما بعد الطّبيعة»، تعني الأصالةُ عندَه المطابقة التّامّةَ بين ظاهر الوجود وحقيقتِه. وفي عِلم الأخلاق، هي الصّدقُ والإخلاص.

وهي عند بعض فلاسفة الغرب، الأفكار والعواطف الصّادرة حقّاً عن صاحبها، فكلُّ مَن كان تفكيره صدًى للبيئة أو الرّأي العامّ، وكلامُه غير صادرٍ عن ذاته، وغير متّصل بالواقع، لم يكن انساناً أصلاً.

ومن خاصّيّات الأصالة بمعناها العام – فضلاً عن الإبداع المتقدّم ذكرُه – لكي تبقى حيّة، أن تكون قابلةً للاستثمار، أي أن تبقى دائماً محلّ تساؤل وتكيُّف. أي دائمة التّفتُّح على صيرورة التّاريخ. فهي من دون ذلك تذبل وتنعدم عمليّا، وتبقى مجرّد عبء ثقيل يعرقل المسيرة.

والأصالةُ بعدُ، إرثُ مجهولُ الاسم، لأنّه مشتركٌ بين أجيال مَضَت وأُخرى تحيا، بين ما كان وما سيكون أو قد يكون. ومن خلالها تتكشّف الجذورُ التّاريخيّة للفرد في علاقاته بمحيطه الطّبيعيّ. إنّها القاعدة الّتي عليها يُشادُ التّجديد، وتنعكس الهويّة الخاصّة والعامّة في تطوّرها.

والأصالةُ ليست كلّ التُّراث؛ بل ما تأصّل منه في ذهنيّة الشُّعوب وسلوكها، أو ما هو قابلٌ لأن يستمرّ في حياتها حاليّاً. فالشُّعوبُ الّتي لا تستأنس بتراثها عند بناءِ مستقبلٍ ترتضيه، طبقاً لنموذج

المعاصَرة الذي اختارته، هي شعوبٌ مبتورةٌ من حاسّة التّاريخ، ومن الثّقة بالنّفس. لم يتحدّث الكاتب الموقّر عن «الأصالة الإسلاميّة» التي تعنى

لم يتحدّث الكاتب الموقّر عن «الأصالة الإسلاميّة» التي تعني التزام الثّابت المجمّع عليه من العلماء والفقهاء المختصّين في مجالات العقيدة وكليّات المفاهيم والتّشريع، بحيث يحصل اليقين بأنّ المنهج الملتزم ليس مدخولاً، بل هو أصيلٌ لالتزامه الأُسسَ التي جاء بها النّبيّ صلّى الله عليه وآله، ولم يُلبِسها بغيرها. «شعائر»

\*\*\*

الأصوليّة (Fundamentalism): هي اصطلاحٌ سياسيٌ فكريٌ مُستحدَثٌ، يشيرُ إلى نظرةٍ متكاملةٍ للحياة بكافّة جوانبها السّياسيّة، والاجتماعيّة، والاقتصاديّة، والثقّافيّة، نابعة عن قناعة متأصّلة، تكون في الغالب تصوُّراً عقائديّاً. وقد جاءت الكلمة من عنوان سلسلةِ نشراتٍ أو كتيّبات، سُمِّيت «الأصول» أو «الأساسيّات»، ظهرت في الولايات المتّحدة الأميركيّة خلال الفترة ١٩١٠ م، واستُخدِم فيها مصطلح «الأصول»، ليعنى عناصر عقيدة الثّالوث المسيحيّة.

وفي العالم الإسلاميّ، يُمكن القول إنَّ هناك تيّارَين أصوليّين: أحدهما تيّار الأصوليّة العقليّة، والثّاني هو تيّار الأصوليّة الحَرَكيّة. ويُقصَد بالأصوليّة العقليّة ذلك التيّار الّذي يرمي إلى العودة لأصول فهم الإسلام، كما فَهمَهُ المسلمون الأوائل: اتّباعاً لأوامر القرآن الكريم وسنَّة النّبيّ صلّى الله عليه وآله، واتّخاذ هذا الفهم سبيلاً لتحديد الحياة الرّوحيّة للمسلمين، وإعادة تقدير قِيم العمل والاجتهاد، والسّعي للإسهام في الحضارة العالميّة بالدّور المفترض.

ويُقصَد بالأصوليّة الحَركيّة (السّياسيّة)، ذلك التيّار الّذي يتبع الحركات السّياسيّة من دون أيِّ تحديد حقيقيً للفكر الدّينيّ، وينتهجُ الأساليب الحزبيّة من دون تقديم أيّ برامج مدروسة أو أيً نظم علميّة، ويعمل على أن يكون الدّينُ سياسةً، والشريعة حزباً؛ أيْ إقصاء الآخر بالمطلق، كما في آراء أحمد ابن تيميّة حيث رَفضَ كلَّ المواقف التي تنحرف عن المذهب الحنبليّ، كما فهمَه هو.

\* باحث في الفلسفة



## في حقيقة العلم، وُوجوب التّعلّم

- \* رسول الله على: «العِلمُ عِلمانِ: عِلمٌ فِي القَلبِ فَذاكَ العِلمُ النَّافِعُ، وعِلمٌ عَلَى اللِّسانِ فَتِلكَ حُجَّةُ اللهِ عَلَى عِبادِهِ».
- \* وعنه على: «ما مِن أَحَدٍ إلَّا عَلَى بابِهِ مَلَكانِ، فَإِذَا خَرَجَ قالاً: أُغدُ عالِمًا أو مُتَعَلِّمًا ولا تَكُن الثَّالِثَ».
  - \* الإمام على الله العِلمُ عِلمانِ: مَطبوعٌ ومَسموعٌ، ولا يَنفَعُ المَسموعُ إذا لَم يَكُن المَطبوعُ».
- \* الإمام الباقر هي: «سارِعوا في طَلَبِ العِلم، فَوَالَّذي نَفسي بِيَدِهِ لَحديثٌ واحِدٌ في حَلالٍ وحَرام، تَأْخُذُهُ عَن صادِقِ، خَيرٌ مِنَ الدُّنيا وما حَمَلَت مِن ذَهَبٍ وفِضَّةٍ».
  - \* الإمام الصّادق عنه: «النَّاسُ ثَلاثَةُ: عالِمٌ، ومُتَعَلِّمٌ، وغُثاءٌ».

(الرّيشهري، العلم والحكمة في الكتاب والسّنة)

## ظم

الفرقُ بين البَهاء والجَمال: أنَّ البهاءَ جهارةُ المَنظر، يُقال رَجلٌ بهيِّ إذا كان مجهرَ المَنظر، وليس هو في شيءٍ من الحُسن والجَمال. قال ابن دُريد: بهيٌّ يَبهي بهاءً من النُّبل.

وقال الزّجّاج: من الحُسن، والّذي قال ابن دُريد، ألا ترى أنّه يُقال شيخٌ بهيٌّ، ولا يُقال غلامٌ بهيّ، ويُقال جاؤه بالتّمر إذا أُنِسَ به...

الفرقُ بين البَهجة والحُسن: أنَّ البهجة حُسنٌ يفرحُ به القلبُ، وأصلُ البهجةِ السّرورُ، ورجلٌ بهجُّ وبهَيجٌ: مسرورٌ، وابتَهجَ إذا سُرَّ. ثمّ سُمِّي الحُسنُ الّذي يُبهِجُ القلبَ بهجةً، وقد يُسمَّى الشيءُ باسم سَببِه، والبهجةُ عند الخليل [الفراهيديّ] حُسنُ لونِ الشّيء ونضارتُه، قال: ويُقال: رجلٌ بهَجٌ - أي مُبتَهِجٌ - بأمر يسرُّه، فأشار إلى ما قلناه.

(أبو هلال العسكري، الفروق اللّغويّة)

#### زاوية مخصّصة لأوراق من التّاريخ، ترقى إلى مستوى الوثائق السياسيّة

## تاريخ,

#### جُنَّ جَابِرُ بْنُ يَزِيد

«.. عَنِ النُّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ، قَالَ: كُنْتُ مُزَامِلاً لِجَابِرِ بْنِ يَزِيدَ الْجُعْفِيِّ، فَلَمَّا أَنْ كُنَّا بِالْمَدينة وَخَلَ عَلَى أَبِي جَعْفَرٍ [الإمام الباقر] ﷺ فَوَدَّعَه وَخَرَجَ مِنْ عِنْدِه وَهُوَ مَسُرُورٌ، حَتَّى وَرَدْنَا الأُخَيْرِ جَةَ؛ أَوَّلَ مَنْزِلٍ نَعْدِلُ [تعدل] مِنْ فَيْدَ إِلَى الْمَدينة بِ يَوْمَ جُمُعَة لِ وَصَلَيْنَا النَّعِيرُ، إِذَا أَنَا بِرَجُلٍ طُوَالٍ آدَمَ مَعَه كِتَابٌ، فَنَاوَلَه جَابِراً، فَتَنَاوَلَه فَقَبَلَه ووَضَعَه عَلَى عَيْنَيْه، وإِذَا هُوَ مِنْ مُحَمَّدِ النَّورَالَ. فَلَمَّا نَهَضَ بِنَا الْبَعِيرُ، إِذَا أَنَا بِرَجُلٍ طُوالٍ آدَمَ مَعَه كِتَابٌ، فَنَاوَلَه جَابِراً، فَتَنَاوَلَه فَقَبَلَه ووَضَعَه عَلَى عَيْنَيْه، وإِذَا هُوَ مِنْ مُحَمَّدِ الزَّوَالَ. فَلَمَّا نَهَ عَلَى عَيْنَيْه، وإِذَا هُوَ مِنْ مُحَمَّد بُنِ عَلِيً اللَّاعَة، فَقَالَ لَه: السلام] إِلَى جَابِرِ بْنِ يَزِيدَ، وعَلَيْه طِينٌ أَسْوَدُ رَطْبٌ، فَقَالَ لَه: مَتَى عَهْدُكَ بِسَيِّدِي؟ فَقَالَ: السَّاعَة، فَقَالَ لَه: عَلَى الْمُعَلِقِ الإمام الباقر عليه السلام] إِلَى جَابِرِ بْنِ يَزِيدَ، وعَلَيْه طِينٌ أَسْوَدُ رَطْبٌ، فَقَالَ لَه: مَتَى عَهْدُكَ بِسَيِّدِي؟ فَقَالَ: السَّاعَة، فَقَالَ لَه: الطَّلَاةِ عَنْ الصَّلَاةِ؟ فَقَالَ: الصَّلَاةِ وَيَقْبُلُ الطَّلَاةِ أَوْ بَعْدَ الصَّلَاةِ؟ فَقَالَ: يَعْدَ الصَّلَاةِ وَلَا مَسْرُوراً حَتَّى وَافَى الْكُوفَة.

فَلَمَّا وَافَيْنَا الْكُوفَةَ لَيْلاً بِتُ لَيْلَتِي، فَلَمَّا أَصْبَحْتُ أَتَيْتُه إِعْظَاماً لَه، فَوَجَدْتُه قَدْ خَرَجَ عَلَيَّ وِفِي عُنْقِه كِعَابٌ قَدْ عَلَقَهَا، وقَدْ رَكِبَ قَصَبَةً وهُوَ يَقُولُ: أَجِدُ مَنْصُورَ بْنَ جُمْهُورِ أَمِيراً غَيْرَ مَأْمُورٍ، وأَبْيَاتاً مِنْ نَحْوِ هَذَا، فَنَظَرَ فِي وَجْهِي ونَظَرْتُ فِي وَجْهِهِ فَلَمْ يَقُلْ لِي شَيْئاً، ولَمْ أَقُلُ لَه، وأَقْبَلُتُ أَبْكِي لِمَا رَأَيْتُه، واجْتَمَعَ عَلَيَّ وعَلَيْه الصِّبْيَانُ والنَّاسُ، وجَاءَ حَتَّى دَخَلَ الرَّحَبَةَ وأَقْبَلَ يَدُورُ مَعَ الصَّبْيَانِ، والنَّاسُ يَقُولُونَ: جُنَّ جَابِرُ بْنُ يَزِيدَ، جُنَّ [جَابِرُ].

فَوَاللهِ مَا مَضَتِ الأَيَّامُ حَتَى وَرَدَ كِتَابُ هِشَامِ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ إِلَى وَاليه، أَنِ انْظُوْ رَجُلاً يُقَالُ لَه جَابِو بْنُ يَزِيدَ الْجُعْفِيُّ، فَاضْرِبْ عُنُقَه وابْعَثْ إِلَى بَرْأْسِه. فَالْتَفَتَ إِلَى جُلَسَائِه فَقَالَ لَهُمْ: مَنْ جَابِو بْنُ يَزِيدَ الْجُعْفِيُّ؟ قَالُوا: أَصْلَحَكَ الله، كَانَ رَجُلاً لَه عِلْمٌ وفَضْلٌ عُنُقَه وابْعَثْ إِلَى بَرْأَسِه. فَالْتَفَتَ إِلَى جُلَسَائِه فَقَالَ لَهُمْ: مَنْ جَابِو بْنُ يَزِيدَ الْجُعْفِيُّ؟ قَالُوا: أَصْلَحَكَ الله، كَانَ رَجُلاً لَهُ عِلْمٌ وفَضْلٌ وحَجَّ فَجُنَّ، وهُو ذَا فِي الرَّحَبَةِ مَعَ الصِّبْيَانِ عَلَى الْقَصَبِ يَلْعَبُ مَعَهُمْ. قَالَ: فَأَشْرَفَ عَلَيْه، فَإِذَا هُوَ مَعَ الصِّبْيَانِ يَلْعَبُ عَلَى الْقَصَبِ، فَقَالَ: الْحَمْدُ لله الَّذِي عَافَانِي مِنْ قَتْلِه. قَالَ: ولَمْ تَمْضِ الأَيَّامُ حَتَّ دَخَلَ مَنْصُورُ بْنُ جُمْهُورٍ الْكُوفَةَ، وصَنعَ مَا كَانَ عَلَى الْقُصَبِ، فَقَالَ: الْحَمْدُ لله الَّذِي عَافَانِي مِنْ قَتْلِه. قَالَ: ولَمْ تَمْضِ الأَيَّامُ حَتَّ دَخَلَ مَنْصُورُ بْنُ جُمْهُورٍ الْكُوفَة، وصَنعَ مَا كَانَ ولَمْ تَمْضِ الأَيَّامُ حَتَّ دَخَلَ مَنْصُورُ بْنُ جُمْهُورٍ الْكُوفَة، وصَنعَ مَا كَانَ يَقُولُ جَابِرٌ».

#### أماكن ارتبطت أسماؤها بأحداث مفصلية أو أشخاص رياديّين

## بلداق

#### المنازل من الكوفة إلى الحجاز

«مَن أراد أنْ يخرجَ من الكوفة إلى الحجاز، خَرجَ على سَمْتِ القبلة في منازل عامرة، ومناهل قائمة، فيها قصورٌ لخلفاء بني هاشم، فأوّلُ المنازل: (القادسيّة)، ثمّ (المتّقوق)، ثمّ (القرعاء)، ثمّ (واقِصة)، ثمّ (العقبة)، ثمّ (القادسيّة)، ثمّ (الشّقوق)، ثمّ (بطان): وهي آتُعرف أيضاً بـ] (قبر العبادي)، وهذه الأربعة الأماكن ديارُ بني أسد، و(الثّعلبيّة): وهي مدينةٌ عليها سُورٌ وزرود؛ و(الأَجْفُر) منازلُ طَيء؛ ثمّ مدينة (فَيَد): وهي المدينة الّتي ينزلُها عمّالُ طريق مكّة [يريد بالعمّال باعةَ العلوفة لقوافل الحجّ، وكان الحجيجُ يستودعون عند أهلِها ما ثقُل من أمنعتِهم، كما قال الحمويّ] وأهلُها طَيء، وهي في سفح جبلِهم المعروف بـ (سلمي)؛ و(توز) وهي منازل طَيء أيضاً؛ و(سُميراء)، و(الحاجر) وأهلهما قيس، وأكثرُهم بنو عبس؛ و(النقرة) و(معدن النقرة)، وأهلُها أخلاطٌ من قَيْس وغيرهم؛ ومنها يَعطفُ مَن أراد مدينةَ رسول الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم على (بطن نخلة).

ومَن قصدَ مكّةَ، فإلى (مُغيثة الماوان) وهي ديار بني مُحارب، ثمّ (الرَّبَذَة)، ثمّ (السَّليلة)، ثمّ (العمق)، ثمّ (أُفَيْعيَة)، ثمّ (المَسْلَح)، ثمّ (غَمْرة)، ومنها يهلّ بالحجّ، ثمّ (ذات عِرق)، ثمّ (بستان ابن عامر)، ثمّ مكّة».

(اليعقوبيّ، البلدان)

شعر

# في مدح رسول الله على أبا الزَّهراءِ قَد جاوَزتُ قَدْري

« من قصيدة لأمير الشّعراء أحمد شوقي

أبياتٌ مختارةٌ من قصيدة «سَلوا قَلبي غَداةَ سَلا وَثابا» في مدح الرّسول الأعظم على الشّاعر المصريّ الرّاحل أحمد شوقي، والقصيدة الكاملة في ٧١ بيتاً من بَحر الوافر، وردت في الجزء الأوّل من ديوانه (الشّوقيّات):

دُنا من ذي الجُلال فُكانَ قَابا وَسَنَّ خلالَهُ وَهَدى الشِّعابا فَلَمّا جاءَ كانَ لَهُمْ مَتاباً كَشَاف من طبائعها الذِّئابا وَكَانَتٌ خَيلُهُ لَلْحَقِّ غابا أخُذُنا إمرَةَ الأرض اغتصابا (احتسابا) وَلَكِنْ تُؤخَذُ الدُّنيا غلابا إذا الإقدامُ كانَ لَهُمْ ركابا بُشائرُهُ البَواديَ وَالقصابا يَدًا بيضاء طُوَّقَت الرِّقَابِا كُما تَلدُ السَّماواتُ الشِّهابا يُضيءُ جبالَ مَكَّةَ وَالنِّقابِا وَفَاحَ القَاعُ أَرجَاءً وَطَابِا بمَدحكُ بَيْدَ أَنَّ لِيَ انتسابا إذا لُم يَتَّخذْكَ لَهُ كتابا فُحينَ مُدَحتُكَ اقتَدتُ السَّحَابا فَإِنْ تَكُن الوسيلة لي أجابا إذا ما الضّر مُسَّهُمُ وَنابا أَطارَ بِكُلِّ مَملَكَة غُرابا وَكَانَ مِنَ النُّحوسِ لَهُمْ حجابا فَخانوا الرُّكْنَ فَانهَدَمَ اضطرابا وَلَلاَّ خلاقُ أجدرُ أن تُهابا وَساوى الصّارمُ الماضي قرابا تَذَلَّت الغُلا بهما صعابا يَرُدُّ عَلى بني الأمَم الشّبابا وَأرسَلُ عائلًا منكُمْ يَتيمًا نَبِيُّ البِرّ بَيَّنَهُ سَبِيلاً تَضَرَّقَ بَعدَ عيسى النَّاسُ فيه وَشَاكِ النُّفسِ مِن نَزَعَات شَرِّ وَكَانَ بَيانُهُ لَلهَدْي سُبْلاً وَعَلَّمَنا بناءَ الْمَجِدُ حَتَّى وَما نَيلُ المَطالِب بالتَّمَنِّي وَما استَعصى عَلى قَوم مَنالٌ تُجَلِّي مُولدُ الهادي وَعَمَّتْ وَأَسدَتْ للبَريَّة بنتُ وَهْب لَقَد وَضَعَتْهُ وَهَاجًا مُنيرًا فُقامَ عُلى سَماء البَيت نورًا وَضاعَت يَثرِبُ الفَيحاءُ مسكًا أبا الزَّهراء قد جاوَزتُ قَدْرى فُما عَرَفَ البَلاغَةَ ذو بيان مَدَحتُ المالكينَ فَزدتُ قَدْرًا سَأَلْتُ الله في أبناء ديني وَمِا للمُسلمينَ سواكَ حصنٌ كَأْنَّ النَّحْسَ حِينَ جَرى عُلَيهِمْ وَلُو حَفَظوا سَبِيلَكَ كانَ نورًا بنيت لهُم من الأخلاق رُكنًا وَكَانَ جَنابُهُمْ فيها مَهيبًا فَلُولاها لُساوى اللَّيثُ ذئبًا فإنْ قُرنَتْ مَكارمُها بعلم وَفِي هَذا الزُّمان مسيح علم

#### إصدارات عربية



المؤلف: العلّامة السّيّد عبد الله شُرَّ

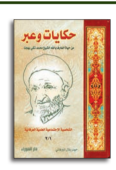
النّاشر: «دار جواد الأئمّة»، بيروت ٢٠١٠

«السّلوك إلى الله تعالى» كتابٌ للعلّامة المحقّق السّيّد عبد الله شبّر (١١٨٨-١٢٤٢ للهجرة)، وثّق أصوله وحقّقه الأستاذ سامي الغُرَيري.

والكتاب، كما يشير إليه عنوانه، أخلاقيٌّ بامتياز، وأصلُه مخطوطة من نسختَين، الأولى في مكتبة «العتبة الرّضويّة المقدّسة» رمز لها المحقِّق بحرف «آ»، والثّانية في مكتبة «السّليمانيّة» في إسطنبول ورمز لها بحرف «ب».

ويُبيّن العلّامة السّيد شُبّر في مقدّمة كتابه الهدف من تأليفه، فيقول: «كان قد حثّني بعضُ العارفين من الأخيار المقدّسين مرّةً بعد أخرى، على بيان طريق السّلوك إلى الله تعالى الّذي يحصل به النّجاة في الآخرة والأولى، ويُتوصَّل به إلى رضوان الله تعالى وثوابه.. وها أنا ذاكرٌ لك ما يحصل به النَّجاة في الدّنيا والدّين، ويوصل إلى رضوان ربِّ العالمين، في فصول وجيزة، وبالله أستعين».

توزّعت مادّة الكتاب على مقدّمةٍ وأربعين فصلاً، تناولت التّوحيد، والمعاد، والموت، والذّنوب والتّوبة، والوضوء، والصّلاة، وغيرها من العناوين الأخلاقيّة والسّلوكيّة.



الكتاب: حكايات وعبر من حياة العارف بالله الشيخ محمّد تقى بهجت المؤلف: الشيخ حيدر بلال البرهاني

النّاشر: «دار الحوراء»، بيروت ٢٠١٢

من الكتب الَّتي تناولت محطَّات من حياة المقدِّس الشَّيخ محمَّد تقى بهجت فَاتِينٌ ، وأقواله وسيرته، كتاب «حكايات وعبر من حياة العارف بالله الشّيخ محمّد تقى بهجت»، لمؤلّفه الشّيخ حيدر بلال البرهاني.

يستهلّ المؤلّف كتابه بتعريف العرفان وأهله، وأهمّيّة الالتزام بالحكم الشّرعيّ في خطّ السّير والسّلوك، من فعل الواجب وترك المحرّم، واجتناب المكروه، والاستمرار على فعل المستحبّات، ما يوصل المؤمن إلى درجاتٍ ومقاماتٍ رفيعةٍ خاصّةٍ، ويلفت إلى أنّ المقدّس الرّاحل هو من أواخر جيل مدرسةٍ، كان أستاذُها العارف والسّالك المقدّس السّيّد علىّ القاضي مُلَّكُّ.

وفي التّعريف بالشّيخ بهجت فَكَّنُّ، يقول الشّيخ حيدر بلال البرهاني: «كان لهذا العالم الجليل الأثر العظيم في المجتمع بكلّ طبقاته، فلله درّه من مُرَبِّ مقدّس، فكأنّ روحه الطّاهرة ونفسه الزّكيّة والعفيفة تبعث إشراقات روحانيّةً لمن حوله، فيكتسبوا حالةً خاصّةً من الرّوحانيّة والإيمان».

يتضمّن الكتاب الجزءين الأوّل والثّان، وفي الأوّل: السّيرة الذّاتيّة للشّيخ العارف محمّد تقى بهجت - وصايا سلوكيّة وعرفانيّة وأخلاقيّة - أسماءٌ لمعت في عالم السّلوك والعرفان.

أمًا عناوين الجزء الثّاني: العارف الميرزا محمّد على الشّاه آبادي - العارف آية الله العظمي السّيّد عبد الأعلى السّبزواري - العارف الشّيخ رجب عليّ الخيّاط - قصص وكرامات مقتبسة من أحاديث العارف الشّيخ محمّد تقي بهجت - حِكم وعِبر نُقلت عن العارف آية الله الطّهرانيّ.

تجدر الإشارة إلى أنّ ما يميّز الكتاب، هو عدم الاكتفاء بسيرة المقدّس الرّاحل، بل اشتماله على سيرة وتوجيهات مَن سبقوه في هذا الطّريق إلى الله تعالى.

الكتاب: العرفان النّظريّ: مبادئه وأصوله المؤلف: يد الله يزدان بناه ترجمة: السّيد على عبّاس الموسوى النّاشر: «مركز الحضارة»، بيروت ٢٠١٤



صدر حديثاً كتاب «العرفان النّظريّ - مبادئه وأصوله» للباحث والأكاديميّ الإيرانيّ يد الله يزدان بناه، وقد جاء هذا الكتاب في إطار سلسلة الدراسات الحضارية، التي يصدرها «مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلاميّ» في بيروت.

يتألُّف الكتاب من خمسة عشر فصلاً تتناول واحداً من أبرز القضايا المعرفية التي شهدها الفكر الدّينيّ الإسلاميّ على امتداد قرونٍ خلت، عنينا به العرفانَ النّظريّ والمرتكزات العلمية والعملية الَّتي نشأ عليها استناداً إلى القرآن الكريم والسُّنة المطهَّرة، وما صدر عن العرفاء والحكماء من معارف

من أبرز موضوعات الكتاب: حقيقة العرفان النظري وعلاقته بالشّريعة والعقل - العلاقة بين العرفان النّظريّ والعرفان العملي -علاقة الإنسان بالله تعالى - الرّسالة والنّبوّة والولاية.

(نقلاً عن مركز دلتا للأبحاث)

دوائر ثقافية

إصدارات أجنبيا

Stéphane Hessel
Albert Jacquard
Observable
des unsennits

EXIGEZ I

Un désarmement
nucléaire total

الكتاب: Exigez! Un désarmement nucléaire total (طالبوا بنزع شامل للسلاح النّوويّ)

تأليف: ألبير جاكار وستيفان هيسيل

النّاشر: Stock»، باریس ۲۰۱۲م

وضع ألبير جاكار Albert Jacquard مع رفيق نضاله وزميله ستيفان هيسيل Stephane Hessel كتابهما (طالبوا بنزع شامل للسّلاح النّوويّ) (Exigez! Un désarmement nucléaire total).

يدق جاكار وهيسيل، في كتابهما، جرس الإنذار لتوعية الإنسانية بهذا الخطر الدّاهم: فهما يؤكدّان أنّه يوجد اليوم عشرون ألف رأس نوويّ، تعادل القوّة التّدميريّة لكلٌ منها ثلاثين مرّة قوّة القنبلة النّوويّة التي أُلقِيّت على هيروشيما، ما يعني أنّ الطّاقة التّدميريّة للسّلاح النّوويّ الذي يوجد اليوم في حوزة الدّول النّوويّة تعادل في مجموعها ٢٠٠ ألف قنبلة هيروشيما. هذا الخطر الدّاهم الدّائم ناجم عن أنّ ثمّة ١٨٠٠ رأس نوويّ في «حالة تأهّب قصوى» فيمكن أن تنطلق في أيّ لحظة، لا سيّما أنّ المسؤولين المعنيّين بشؤون إطلاق هذه الرّؤوس النّوويّة، من سياسيّين وعسكريّين وتقنيّين، يعانون من اضطرابات نفسيّة وعقليّة وخُلقيّة لا تجعلهم موضع ثقة على الدّوام، ففي أيّ لحظة، وبحجة اختلال التّوازن الاستراتيجيّ الدّوليّ، أو بحجة تهديد المصالح الحيويّة لهذه الدّولة النّوويّة أو تلك، يمكن أن يلجأ هذا المسؤول أو ذاك إلى الضّغط على زرّ نوويّ لتحدث الكارثة المحتومة، تماماً مثلما حدث عندما وقعت كارثتا هيروشيما وناكازاكي، عام ١٩٤٥م.

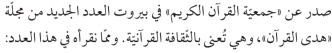
لم تكن الأسلحة النّوويّة يوماً نافعة للإنسانيّة، فهي لم تقدّم لها نفعاً في أي ميدان، باستثناء الدّور السّياسيّ الذي تلعبه، والذي أتاح للأميركيّين الادّعاء بتفوّقهم، بطريقة غير مباشرة، على اليابانيّين، كما أتاح، في ما بعد، للاتحاد السّوفياتيّ أن يسير في الاتّجاه نفسه، لتصبح قدرته عشرين مرّة أكثر من فرنسا.

وليس السبب الرئيس في الانقلاب المناخي الذي يشهده كوكبنا منذ بداية التجارب النّوويّة، ناجماً عن الغازات السّامة المنبعثة من عوادم السّيّارات والمصانع وحدها - كما يُشاع - وإنّما هو ناجم أساساً عن التّجارب النّوويّة في المحيطات والأجواء الفضائيّة، فكلّ تجربة من هذه التّجارب تتسبّب بالمزيد من سخونة أجواء الأرض، وبتدمير المحاصيل الزّراعيّة وإتلاف نسيج طبقة الأوزون..

ليست مشكلة التخلص من السلاح النّوويّ في عدم توافر قوانين دوليّة، فهناك الكثير من القرارات الخاصة بمنع انتشار الأسلحة النّوويّة، والتي لم تدخل حيّز التّنفيذ، وذلك عائد إلى عدم توافر الرّغبة والإرادة الحقيقيّة في إيجاد حلّ، واتّخاذ مجموعة من المبادرات لإزالة هذا الخطر. وعلى الرّغم من المخاوف والتّحذيرات الصّادرة من مؤسسات مختصة، وشخصيّات بارزة، وجهوعات عدّة، فإنّ الصّناعات الحربيّة النّوويّة هي مصدر أرباح هائلة تفيد منها مراكز ضغط ولوبيّات نافذة ومجموعات صناعيّة وشركات عالميّة، إذ يرى المؤلّفان أنّ ميزانيّة السلاح النّوويّ خلال السّنوات العشر المقبلة تُقدّر بألف مليار دولار. وعوض عن أن تُوظّف هذه الأموال في خدمة مشروعات مدنيّة لما فيه منفعة المجتمع بأسره، فإنّ الجهات النّافذة تستغلّها لمصالحها باسم التقدّم التّكنولوجيّ، وباسم خدمة مصالح الاقتصاد القوميّ أو الوطنيّ!! غير أنّ المؤلّفين يُظهران زيف تلك الحجج وبُطلانها، فألمانيا ذات القوّة الاقتصاديّة المعروفة والمتفوّقة لا تمتلك سلاحاً نوويّا، ليخلصا إلى القول بأنّه يجب العمل وبصورة سريعة على منع الأسلحة النّوويّة، ويشدّدان على أنّ مناقشة خطورة السّلاح النّوويّ على البشريّة يجب ألّا تبقى حكراً على السّياسيّين والعسكريّين، بل يجب أن تكون ملكاً للإنسانيّة جمعاء، لجميع المفكّرين والشّخصيّات والأحزاب والمؤسّسات والميئات المدنيّة، وموضع اهتمام البشريّة قاطبةً.

تُقدَّر الأموال المخصّصة لصيانة الأسلحة النّوويّة بأكثر من ٧٠٠ مليار يورو سنويّاً، ويطالب المؤلّفان بتحويلها إلى مشروعات اقتصاديّة نافعة، ففي فرنسا وحدها يمكن للميزانيّة المخصّصة للبرنامج النّوويّ، لسنة واحدة، أن يُبنى بها ١٧ مستشفى كبيراً، و ١٧٠ ثانويّة، وتوفير أكثر من ١٠٠ ألف فرصة عمل.

#### «هدى القرآن» (١١)





- أهمّية القرآن المجيد وعظمته وآثاره العميقة في إرشاد وهداية وتربية البشريّة.

حقوق الأبناء في القرآن والسّنة.

- بيان رفع الموانع والحُجُب بين المستفيد والقرآن الكريم.

وبضميمة العدد الجديد، صدر أيضاً عن «جمعيّة القرآن الكريم»، العدد الثّالث عشر من مجلّة «نافذة من السّماء»، وهي مجلّة مصوّرة للأحداث، تتضمّن مواضيع قرآنيّة وتربويّة قيّمة بلغة ميسّرة ومحبّبة عند الأطفال والنّاشئة.

#### «المحجّة» (٢٦)



في هذا الإصدار الخاصّ، ملفِّ حول الطّبيعة البشريّة وفهمها انطلاقاً من فلسفة الدّين، وعلم الاجتماع والأنثروبولوجيا، وقد شارك فيه

عدد من الباحثين الإسلاميّين والغربيّين، وجرت المعالجات من وجهات نظر مختلفة. وقد جاءت موضوعات العدد على الشَّكل التَّالي:

- «الطّبيعة الإنسانيّة: مقاربة فلسفيّة» للباحث سمير خير الدّين.
- «الإنسان الحبريّ، والإنسان البروميثيّ» للمفكّر الإيرانيّ سيّد حسين نصر.
  - «الطّبيعة البشريّة في إدراك شخصيّ مباشر» للباحث علي يوسف.
  - «مقدّمة لقراءة خلق الإنسان» للباحث الإيراني مهدي مهريزي.
    - «إلامَ آلَ علمُ الإناسة» لموريس بلوخ.

#### «در اسات علمیّة» (٤)

صدر العدد الرّابع من دوريّة «دراسات علميّة»، وهي نصف سنويّة تصدر عن المدرسة العلميّة (الآخوند الصّغرى) في النّجف الأشرف، وتُعنى بالأبحاث التّخصّصيّة في الحوزة العلميّة.

وفي دراسات هذا العدد، نقرأ:

- «حدود مرجعيّة العرف» للسّيّد محمّد البكاء.
  - «رجال المستمسك» للشّيخ محمّد الغزيّ.
- «قطعة من (كتاب الإجارة) للشّيخ الأعظم» للسّيّد آصف اللّعيبيّ. وغيرها من الدّراسات الحوزويّة ذات الصّلة.





صدر العدد الأوّل من مجلّة «العتبة»، وهي فصليّة متخصّصة تُعنى بشؤون العتبات المقدّسة، تصدر عن «معهد المعارف الحكميّة للدّراسات الدّينيّة والفلسفيّة» في بيروت.

يتضمّن العدد الأوّل مجموعةً من الموضوعات والتّحقيقات والمقالات الَّتي تدخل ضمن اختصاص المجلَّة، في مقدّمها: الافتتاحيّة التّعريفيّة بقلم المشرف العامّ الشّيخ شفيق جرادي. وفي الملف الّذي خُصِّص للكلام على الكعبة المشرّفة، نقرأ عدداً من التّقارير، منها: البيت العتيق ومكّة المكرّمة.

وفي الأبحاث والدّراسات نقرأ أيضاً مقالاتِ تحت عنوان: الصّلاة على محمّد وآل محمّد صلّى الله عليه وآله وباب الوجود - المقدّس - المكان المقدّس رؤية اجتماعيّة أنثروبولوجيّة.

كما يتضمّن هذا الإصدار الأوّل مقالات ثقافيّة حول الفنّ والثّقافة في العالم الإسلامي، وحول النّبيّ الأكرم صلّى الله عليه وآله، وفنّ التّصوير. وفي باب الأعلام، نقرأ تحقيقاً حول المولى عبد المطّلب جدّ النّبيّ الأعظم صلّى الله عليه وآله.

